
The article is published with Open Access at: http://ejurnal.pps.ung.ac.id/index.php/DEJ 

118 

 

Damhil Education Journal  
Volume 5 Nomor 2, Tahun 2025 
ISSN: 2776-8228 (Print) / ISSN: 2776-2505 (Online) 
Doi: 10.37905/dej.v5i2.3152 

 

PERSEPSI SISWA TENTANG SPIRITUALITAS POSITIF DAN 
KEBAHAGIAAN DI LINGKUNGAN PESANTREN 
 
Nimim , Universitas Muhammadiyah Luwuk, Indonesia 
 nimim03ali@gmail.com  

Abstract: Positive spirituality and adolescent well-being have become crucial issues in boarding-
based education, particularly within Islamic boarding schools (pesantren), where intensive spiritual 
formation is emphasized. The urgency of this study lies in understanding how students interpret 
positive spirituality and happiness within the dynamic environment of the pesantren, which shapes 
their emotional and religious development. This research aims to analyze students’ perceptions of 
positive spirituality and how it contributes to their happiness at Pesantren Al-Muraad Luwuk. 
Employing a qualitative phenomenological approach, data were collected through in-depth 
interviews, participant observations, and document analysis. Thematic analysis was used to identify 
patterns of meaning and subjective experiences emerging from the data. The findings reveal that 
positive spirituality is understood as a close relationship with God, manifested through consistent 
religious practices, inner peace, gratitude, and self-acceptance. Happiness is perceived as a stable and 
meaningful inner state rather than mere material pleasure. Warm peer relationships, emotional 
support from teachers, pesantren discipline, and a conducive physical environment further strengthen 
students’ spiritual development and psychological well-being. This study contributes to Islamic 
positive psychology by reinforcing the role of spiritual well-being as a key psychological resource for 
adolescents in religious educational settings. In conclusion, positive spirituality serves as the 
foundation of students’ happiness and acts as an adaptive mechanism for coping with the demands of 
boarding school life. Future research is recommended to conduct comparative studies across different 
pesantren or incorporate mixed-method approaches to strengthen empirical insights. 
 
Keywords: positive spirituality, happiness, students, Islamic boarding school, psychological well-
being 

Abstrak: Spiritualitas positif dan kebahagiaan remaja menjadi isu penting dalam pendidikan 
berbasis asrama, terutama di pesantren yang menekankan pembinaan spiritual secara intensif. 
Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan memahami bagaimana santri memaknai 
spiritualitas positif dan kebahagiaan dalam konteks kehidupan pesantren yang penuh dinamika, 
baik emosional maupun religius. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis persepsi santri 
mengenai spiritualitas positif serta bagaimana hal itu berkontribusi terhadap kebahagiaan mereka 
di Pesantren Al-Muraad Luwuk. Menggunakan pendekatan kualitatif fenomenologis, data 
dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi. Analisis 
tematik digunakan untuk mengidentifikasi pola makna dan pengalaman subjektif yang muncul dari 
data. Hasil penelitian menunjukkan bahwa spiritualitas positif dimaknai sebagai hubungan dekat 
dengan Allah yang diwujudkan melalui rutinitas ibadah, ketenangan batin, sikap syukur, dan 
penerimaan diri. Kebahagiaan dipahami sebagai kondisi batin yang stabil dan bermakna, bukan 
semata-mata kenikmatan material. Relasi sosial yang hangat, dukungan emosional ustaz, disiplin 
pesantren, serta lingkungan fisik yang kondusif turut memperkuat perkembangan spiritualitas dan 
kesejahteraan santri. Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian psikologi positif 
Islami dengan mempertegas peran spiritual well-being sebagai sumber daya psikologis yang 
penting bagi remaja di lingkungan pendidikan keagamaan. Kesimpulannya, spiritualitas positif 
berfungsi sebagai fondasi kebahagiaan santri dan menjadi mekanisme adaptif dalam menghadapi 
tekanan kehidupan berasrama. Penelitian selanjutnya disarankan mengeksplorasi perbandingan 
antar pesantren atau mengembangkan kajian campuran untuk memperkuat temuan empiris. 
 
Kata kunci: spiritualitas positif, kebahagiaan, santri, pesantren, kesejahteraan psikologis. 

 
 
 

http://dx.doi.org/10.37905/dej.v5i2.3152
mailto:nimim03ali@gmail.com


Nimim 

 
119 

 

PENDAHULUAN  
Kebahagiaan dan keberfungsian positif individu menjadi salah satu isu 

penting dalam psikologi kontemporer. Paradigma psikologi positif menekankan 
bahwa kesejahteraan bukan hanya ketiadaan gangguan, tetapi kondisi 
“flourishing” yang ditandai emosi positif, keterlibatan, relasi yang hangat, hidup 
bermakna, dan pencapaian (model PERMA) (Glanz, 2015). Di tingkat global, indeks 
kebahagiaan menunjukkan bahwa Indonesia berada pada posisi menengah 
(peringkat 80 dengan skor sekitar 5,57 pada World Happiness Index 2024), 
mengindikasikan masih adanya ruang besar untuk penguatan kesejahteraan 
psikologis masyarakat, termasuk remaja dan siswa (World Happiness Index, 
2024). Survei kebahagiaan lain menunjukkan sebagian besar masyarakat 
Indonesia merasa bahagia, tetapi distribusi kebahagiaan antar kelompok usia dan 
konteks sosial termasuk di lembaga pendidikan tidak selalu merata (Ipsos, 2024). 
Kondisi ini menegaskan pentingnya kajian yang lebih spesifik tentang kebahagiaan 
pada kelompok remaja di lingkungan pendidikan keagamaan seperti pesantren. 

Di sisi lain, berbagai laporan nasional menunjukkan peningkatan masalah 
kesehatan mental pada remaja Indonesia. Fakta terbaru Kementerian Kesehatan RI 
mengungkapkan bahwa sebagian remaja mengalami depresi, kecemasan, dan 
gangguan lainnya; Riskesdas 2018 mencatat sekitar 6,2% penduduk usia 15–24 
tahun mengalami depresi (Kementerian Kesehatan Republik Indonesia, 2023). 
Survei I-NAMHS memperkirakan satu dari tiga remaja (±34,9%) atau sekitar 15,5 
juta remaja Indonesia memiliki sedikitnya satu masalah kesehatan mental 
(GoodStats, 2023). Studi lain juga menegaskan bahwa depresi pada remaja 
Indonesia merupakan masalah yang kian mengkhawatirkan dan berdampak pada 
fungsi akademik, sosial, dan spiritual mereka (Putri et al., 2013). Di tengah situasi 
tersebut, pendekatan yang hanya berfokus pada aspek patologis menjadi kurang 
memadai; diperlukan perspektif yang menekankan potensi, kekuatan, dan dimensi 
spiritualitas positif sebagai sumber daya protektif bagi remaja. 

Berbagai kajian internasional dan nasional menunjukkan bahwa spiritual 
well-being berhubungan erat dengan kesehatan mental, kebahagiaan, dan 
kepuasan hidup siswa. Sistematic review tentang spiritual well-being pada peserta 
didik menemukan bahwa kesejahteraan spiritual terkait dengan kualitas hidup, 
harapan, penyesuaian diri, dan penurunan gejala psikologis negatif (Klokočka, 
2025). Kajian lain menegaskan pentingnya dimensi spiritual dalam peningkatan 
kesehatan mental mahasiswa, di mana tingkat spiritualitas yang tinggi berkorelasi 
dengan kesejahteraan psikologis yang lebih baik (Nadifa et al., 2024). Bukti 
empiris dari Indonesia memperlihatkan bahwa spiritual well-being berkaitan 
dengan sikap, norma subjektif, dan kontrol perilaku dalam konteks pendidikan, 
serta dapat berperan sebagai pelindung terhadap masalah mental di kalangan 
mahasiswa (Noer, 2023). Temuan-temuan ini mengindikasikan bahwa spiritualitas 
positif bukan sekadar aspek tambahan, tetapi salah satu fondasi penting 
kebahagiaan peserta didik. 

Dalam konteks Indonesia, pesantren merupakan ekosistem pendidikan yang 
unik dan kaya dimensi spiritual. Data Kementerian Agama yang dikutip oleh 
Prasetyaningrum dkk. (2022) menunjukkan adanya puluhan ribu pondok 
pesantren yang tersebar di 34 provinsi dengan jutaan santri, sebagian besar 
berada pada jenjang setara SMP dan SMA (Prasetyaningrum et al., 2021). 
Pesantren diposisikan sebagai lembaga pendidikan Islam yang menanamkan nilai-
nilai tauhid, akhlak, dan karakter, bukan hanya transfer pengetahuan agama 



Nimim 

 
120 

 

(Lesmana et al., 2021). Berbagai kajian menegaskan bahwa pesantren tetap 
menjadi pilar pendidikan karakter di era modern, berupaya menyeimbangkan 
tradisi keilmuan Islam, pembinaan moral, dan tuntutan perubahan sosial yang 
cepat (Nafis, 2024). Dengan karakter 24 jam pembinaan di asrama, pesantren 
menjadi ruang yang sangat potensial untuk menumbuhkan spiritualitas positif dan 
kebahagiaan santri secara terintegrasi dengan kehidupan sehari-hari. 

Namun demikian, realitas di lapangan tidak selalu ideal. Penelitian tentang 
kesejahteraan psikologis santri menunjukkan bahwa di balik tujuan mulia 
pesantren, terdapat santri yang merasa tertekan oleh program yang padat, aturan 
ketat, serta tuntutan akademik dan religius yang tinggi; kondisi ini dapat 
memunculkan kejenuhan, ketidakbetahan, bahkan keinginan untuk menyerah 
(Prasetyaningrum et al., 2021). Di sisi lain, terdapat bukti bahwa kecerdasan 
spiritual berperan dalam penyesuaian diri remaja yang tinggal di lingkungan 
berasrama, membantu mereka menghadapi tekanan dan perubahan hidup (Raja 
Nurhalimah et al., 2025). Studi terbaru di beberapa pesantren juga 
memperlihatkan bahwa integrasi praktik spiritual dengan program Social-
Emotional Learning (SEL) mampu memperkuat ketahanan mental dan 
kesejahteraan santri (Nasution et al., 2025). Temuan-temuan ini memperlihatkan 
adanya dinamika kompleks antara tuntutan kehidupan pesantren, spiritualitas, 
dan kebahagiaan santri. 

Kajian-kajian sebelumnya mengenai pesantren di Indonesia banyak berfokus 
pada peran pesantren dalam pembentukan karakter, religiusitas, dan 
kesejahteraan psikologis santri secara umum, namun relatif sedikit yang menggali 
secara spesifik persepsi santri tentang spiritualitas positif dan bagaimana mereka 
memaknai kebahagiaan dalam konteks kehidupan pesantren sehari-hari (Mita 
Silfiyasari & Ashif Az Zhafi, 2020). Banyak penelitian menyoroti konstruksi teoretis 
seperti kesejahteraan psikologis, kecerdasan spiritual, atau intervensi SEL, tetapi 
jarang yang menempatkan suara santri sendiri sebagai pusat analisis mengenai 
bagaimana mereka merasakan, menafsirkan, dan menginternalisasi spiritualitas 
positif dalam keseharian di asrama (Nasution et al., 2025). Selain itu, penelitian 
mengenai kebahagiaan santri umumnya masih bersifat umum dan belum cukup 
mengkaji dimensi kontekstual masing-masing pesantren yang memiliki budaya, 
kurikulum, dan pola pembinaan yang khas. 

Pesantren Al-Muraad Luwuk sebagai salah satu lembaga pendidikan Islam di 
daerah memiliki karakteristik sosial, budaya, dan tradisi keagamaan yang mungkin 
berbeda dengan pesantren lainnya. Di tengah arus globalisasi, penetrasi teknologi 
digital, serta perubahan pola relasi keluarga dan masyarakat, santri di pesantren 
ini berhadapan dengan berbagai tantangan: adaptasi dengan kehidupan 
berasrama, jarak dari keluarga, tuntutan akademik dan keagamaan, maupun 
ekspektasi sosial. Dalam situasi demikian, bagaimana siswa memaknai spiritualitas 
positif misalnya rasa syukur, tawakal, optimisme Islami, dan relasi spiritual 
dengan Allah dan bagaimana hal itu berkontribusi pada kebahagiaan mereka, 
menjadi pertanyaan penting yang belum banyak dijawab secara empirik, 
khususnya di lingkungan Pesantren Al-Muraad Luwuk. Kesenjangan inilah yang 
menjadi dasar urgensi penelitian ini. 

Bertolak dari paparan tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis 
persepsi siswa tentang spiritualitas positif dan kebahagiaan di lingkungan 
Pesantren Al-Muraad Luwuk. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan 
memperkaya khazanah kajian psikologi positif dan pendidikan Islam dengan 



Nimim 

 
121 

 

menghubungkan konstruksi kebahagiaan dan spiritual well-being dalam konteks 
pesantren, sekaligus mengintegrasikan perspektif psikologi positif modern dengan 
tradisi spiritualitas Islam (Burgess, 2019). Secara praktis, temuan penelitian 
diharapkan dapat menjadi bahan pertimbangan bagi pengelola pesantren, guru, 
dan pembina asrama dalam merancang program pembinaan yang lebih responsif 
terhadap kebutuhan psikologis santri, memperkuat iklim spiritual yang sehat, 
serta menumbuhkan kebahagiaan yang lebih berkelanjutan di lingkungan 
pesantren. 
 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
fenomenologis, karena berupaya menggali secara mendalam pengalaman subjektif 
santri dalam memaknai spiritualitas positif dan kebahagiaan di lingkungan 
pesantren. Pendekatan fenomenologis dipilih karena mampu menangkap 
konstruksi makna, persepsi, serta pengalaman hidup subjek secara langsung dan 
mendalam (Creswell, 2013). Penelitian kualitatif memungkinkan peneliti 
memahami fenomena dari perspektif partisipan melalui proses interpretatif yang 
sistematis dan berorientasi pada makna (Willig & Rogers, 2017). 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan data sekunder. 
Data primer diperoleh dari santri yang menjadi subjek penelitian melalui 
wawancara mendalam dan observasi partisipatif di lingkungan Pesantren Al-
Muraad Luwuk. Data sekunder berasal dari dokumen pesantren, literatur terkait 
spiritualitas positif, dan penelitian terdahulu mengenai kebahagiaan remaja dalam 
konteks pendidikan keagamaan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 
wawancara semi-terstruktur, observasi, serta studi pustaka. Wawancara semi-
terstruktur dipilih agar peneliti dapat menggali pengalaman personal peserta 
sekaligus fleksibel menyesuaikan pertanyaan yang muncul selama proses 
wawancara (Kvale, S., & Brinkmann, 2015). 

Subjek penelitian ditentukan menggunakan purposive sampling, yaitu 
pemilihan partisipan berdasarkan pertimbangan tertentu seperti lama tinggal di 
pesantren, kemampuan berkomunikasi, dan kesediaan memberikan informasi 
yang kaya terkait fenomena yang diteliti. Teknik ini relevan digunakan dalam 
penelitian fenomenologis karena fokus utamanya ialah kedalaman, bukan jumlah 
responden (Patton, 2015). Kriteria partisipan meliputi: (1) santri aktif minimal 
satu tahun di pesantren, (2) berusia remaja (13–18 tahun), (3) bersedia 
diwawancarai, dan (4) mampu mengungkapkan pengalaman spiritual dan 
kebahagiaan secara verbal. 

Analisis data dilakukan melalui prosedur analisis tematik, yang meliputi 
tahap reduksi data, pengkodean, identifikasi tema, dan interpretasi temuan. 
Peneliti membaca seluruh transkrip wawancara secara berulang, mengembangkan 
unit makna, kemudian mengelompokkan kode menjadi tema-tema utama yang 
mencerminkan persepsi santri tentang spiritualitas positif dan kebahagiaan. 
Analisis tematik dipilih karena cocok untuk mengidentifikasi pola makna dalam 
data kualitatif secara sistematis dan transparan (Braun & Clarke, 2006). Validitas 
data dijaga melalui triangulasi sumber, member checking, dan audit trail sesuai 
standar penelitian kualitatif (Miles et al., 2020). 
 
 
 
 



Nimim 

 
122 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 
Hasil Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk memahami secara mendalam persepsi santri 
Pesantren Al-Muraad Luwuk mengenai spiritualitas positif dan kebahagiaan dalam 
kehidupan sehari-hari mereka. Temuan penelitian disajikan berdasarkan hasil 
wawancara mendalam, observasi, serta dokumentasi lingkungan pesantren. 
Analisis tematik menghasilkan beberapa pemaknaan sentral, yang berkaitan 
dengan cara santri memahami relasi spiritual, praktik kehidupan religius, 
dinamika keseharian di asrama, hingga konstruksi kebahagiaan yang mereka 
alami. Walaupun masing-masing peserta memiliki latar belakang, pengalaman, dan 
ekspresi spiritualitas yang berbeda, terdapat kesamaan pola pemaknaan yang 
memperlihatkan bahwa kehidupan pesantren telah membentuk sebuah ekosistem 
spiritual sekaligus emosional yang mempengaruhi kebahagiaan mereka secara 
signifikan. 

Tema pertama yang muncul dari data adalah bahwa spiritualitas positif 
dimaknai sebagai hubungan dekat dengan Allah yang diwujudkan melalui rutinitas 
ibadah dan sikap batin yang tenang. Bagi sebagian besar santri, kehidupan 
pesantren memberikan ruang dan disiplin yang memungkinkan mereka menjalani 
ritual ibadah dengan lebih konsisten dibandingkan ketika tinggal di rumah. 
Tanggapan santri, yang telah dua tahun tinggal di pesantren, menyatakan bahwa ia 
merasakan perubahan besar setelah terbiasa mengikuti jadwal ibadah yang 
terstruktur. Mengatakan,  

“Di sini saya jadi lebih rajin shalat tepat waktu. Kalau di rumah kadang 
terlambat atau lupa. Rasanya kayak ada ketenangan kalau bisa ikut semua 
kegiatan ibadah dari pagi sampai malam.”  

Kutipan ini menggambarkan bahwa kehidupan berasrama menyediakan 
struktur yang membantu internalisasi spiritualitas secara lebih konsisten dan 
mendalam. Santri tidak hanya memaknai ibadah sebagai kewajiban agama, tetapi 
juga sebagai sumber ketenangan emosional. Hal serupa diutarakan oleh santri lain, 
yang menyatakan bahwa rutinitas ibadah membantunya menghadapi tekanan 
akademik:  

“Kalau lagi stres, biasanya saya ambil wudhu atau baca Qur’an. Setelah itu 
kepala terasa lebih ringan.”  

Temuan ini menunjukkan bahwa spiritualitas positif bukan sekadar konsep 
teoretis, tetapi benar-benar hadir sebagai pengalaman afektif yang memberi 
kekuatan psikologis. 

Praktik kehidupan pesantren membentuk pola kebermaknaan hidup yang 
kuat, terutama melalui nilai-nilai seperti keikhlasan, kesabaran, dan syukur. 
Sebagian besar santri menyebutkan bahwa mereka memaknai kebahagiaan tidak 
hanya sebagai kesenangan sesaat, melainkan kemampuan menerima keadaan 
dengan lapang dada. Santri menggambarkannya dengan kata-kata:  

“Bahagia itu kalau bisa menerima keadaan. Kadang capek, kadang kangen 
rumah, tapi kalau diingat-ingat lagi semua ini buat masa depan. Jadi saya 
merasa lebih ikhlas.”  

Kemampuan menerima keadaan yang sulit ini tampaknya berkembang 
melalui dinamika kehidupan pesantren yang menuntut disiplin dan kemandirian. 
Para santri dilatih untuk bangun dini hari, mengikuti kegiatan akademik yang 
padat, dan menaati aturan yang ketat. Walaupun hal ini kadang menimbulkan 
kelelahan, sebagian besar dari mereka justru mengaitkan pengalaman tersebut 



Nimim 

 
123 

 

dengan pembentukan karakter dan kedewasaan. Hal ini tercermin dari ungkapan 
santri:  

“Kalau di luar pesantren saya mungkin manja. Di sini saya belajar sabar, belajar 
mandiri, dan itu bikin saya merasa lebih kuat.”  

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa proses pembinaan yang terjadi di 
pesantren secara tidak langsung menumbuhkan rasa syukur dan kebermaknaan 
dalam diri santri, yang kemudian berkontribusi pada kebahagiaan mereka. 

Selanjutnya, hasil penelitian menunjukkan bahwa relasi sosial yang hangat 
antar santri menjadi salah satu sumber utama kebahagiaan. Kehidupan di 
pesantren menciptakan komunitas kecil yang sangat intens, di mana para santri 
tinggal, belajar, dan beraktivitas bersama hampir sepanjang hari. Interaksi yang 
terus-menerus ini membentuk ikatan emosional yang kuat. Santri menceritakan 
pengalamannya:  

“Teman-teman di sini sudah seperti keluarga kedua. Kalau ada yang sedih, 
biasanya kami saling dukung. Kadang cuma ngobrol sebentar saja sudah bikin 
lega.”  

Observasi lapangan juga menunjukkan dinamika kebersamaan yang khas, 
seperti saling mengingatkan untuk shalat, belajar bersama menjelang ujian, atau 
sekadar berbagi cerita sebelum tidur. Suasana iklim sosial semacam ini 
memperkuat rasa memiliki dan menjadi faktor penting dalam pembentukan 
kebahagiaan santri. Ada pula santri yang menyatakan bahwa ikatan sosial di 
pesantren membantu mereka bertahan menghadapi rasa rindu kampung halaman. 
Santri kelas IX, berkata,  

“Awalnya saya sering nangis karena kangen ibu. Tapi teman-teman banyak yang 
menghibur. Lama-lama saya merasa betah.”  

Temuan ini menunjukkan bahwa kebahagiaan santri tidak hanya bersumber 
dari aspek spiritual, tetapi juga dimediasi oleh kualitas relasi interpersonal. 

Walaupun demikian, penelitian ini juga menemukan dinamika emosional 
yang fluktuatif. Beberapa santri mengalami tekanan psikologis akibat padatnya 
jadwal dan aturan ketat pesantren, namun mereka berusaha menyeimbangkannya 
dengan aktivitas spiritual. Santri menyampaikan bahwa ia sempat merasa tertekan 
pada awal masa tinggalnya di pesantren:  

“Dulu saya pernah merasa tertekan karena jadwalnya padat sekali. Tapi ustaz 
bilang kalau kita niatkan semua karena Allah, nanti hati jadi lebih ringan. 
Pelan-pelan saya coba praktikkan dan memang terasa beda.”  

Proses adaptasi terhadap kedisiplinan pesantren bukanlah sesuatu yang 
mudah bagi sebagian santri. Beberapa menyebutkan bahwa mereka mengalami 
kesulitan menjaga fokus, mengelola waktu, atau mengikuti kegiatan ibadah secara 
penuh. Namun, mayoritas dari mereka menyatakan bahwa kesulitan tersebut 
justru menjadi bagian dari perjalanan spiritual. Santri mengatakan,  

“Awalnya terasa berat, tapi lama-lama jadi biasa. Justru kalau ada jadwal 
kosong saya merasa aneh.”  

Hal ini menunjukkan bahwa struktur pesantren membentuk kebiasaan yang 
akhirnya memberi stabilitas emosional bagi santri. Pengalaman ini juga 
menggambarkan bahwa spiritualitas positif berkembang melalui proses belajar 
yang melibatkan kesungguhan, ketelatenan, dan pengendalian diri. 

Dalam hal persepsi kebahagiaan, santri memaknai kebahagiaan sebagai 
kondisi batin yang stabil dan dekat dengan Allah, bukan sekadar kesenangan fisik 
atau materi. Banyak dari mereka menyampaikan bahwa kebahagiaan timbul ketika 



Nimim 

 
124 

 

mereka merasa lebih mampu mengendalikan diri, lebih rajin beribadah, atau lebih 
memahami nilai-nilai agama. Santri menjelaskan hal ini dengan sangat jelas:  

“Bahagia itu kalau hati tenang. Tenang itu datangnya kalau kita dekat dengan 
Allah. Kalau shalatnya bagus, baca Qur’annya banyak, rasanya lebih damai.” 

 Penelitian ini menemukan bahwa pemaknaan kebahagiaan semacam ini 
tumbuh dari integrasi antara pembiasaan ibadah, pendidikan akhlak, serta 
bimbingan ustaz dan pengasuh. Penekanan pada nilai-nilai Islam membuat santri 
memahami kebahagiaan sebagai hasil dari hubungan spiritual yang harmonis, 
bukan sebagai kondisi yang ditentukan oleh faktor eksternal semata. Di sisi lain, 
beberapa santri juga mengaitkan kebahagiaan dengan pencapaian akademik atau 
keberhasilan dalam kegiatan pesantren. Santri mengatakan,  

“Saya bahagia kalau bisa hafal ayat baru atau bisa menjawab pertanyaan 
ustaz.”  

Hal ini menunjukkan bahwa kebahagiaan santri bersifat multidimensional, 
namun tetap berakar pada nilai-nilai spiritualitas. 

Analisis data juga menunjukkan bahwa dukungan emosional dari ustaz, 
ustazah, dan pengasuh pesantren menjadi aspek penting dalam pembentukan 
spiritualitas positif santri. Walaupun hubungan antara santri dan pengajar bersifat 
formal, sebagian santri merasakan adanya kedekatan emosional. Para ustaz tidak 
hanya mengajar, tetapi juga memberikan nasihat, bimbingan, dan dukungan moral. 
Santri menyatakan,  

“Kalau ada masalah, biasanya kami cerita ke ustaz. Mereka menasihati dengan 
lembut dan tidak marah-marah. Itu yang bikin kami merasa dihargai.”  

Hubungan semacam ini membantu santri membangun rasa aman dan 
kepercayaan, sehingga mereka lebih mudah mengekspresikan diri serta 
mengembangkan sikap spiritual yang positif. Observasi lapangan memperlihatkan 
bagaimana ustaz sering memulai ceramah dengan kisah-kisah inspiratif, 
memberikan tausiyah pendek setelah shalat, dan mengajak santri berdiskusi 
mengenai makna hidup. Aktivitas ini menciptakan atmosfer religius yang 
memfasilitasi perkembangan spiritual dan emosional santri Secara keseluruhan, 
dukungan interpersonal dari pengasuh pesantren berfungsi sebagai pondasi 
penting bagi pembentukan kesejahteraan psikologis santri. 

Selain itu, ditemukan pula bahwa pesantren berperan sebagai lingkungan 
yang mendorong pembentukan identitas diri yang lebih matang. Para santri belajar 
menghadapi rasa bosan, rindu keluarga, maupun tekanan akademik melalui 
mekanisme yang berkaitan dengan spiritualitas. Santri menuturkan pengalaman 
pribadinya:  

“Saya dulu mudah marah dan susah diatur. Tapi setelah tinggal di sini, saya jadi 
lebih sabar. Ustaz selalu bilang sabar itu bagian dari iman.”  

Peningkatan regulasi emosi ini tampak sebagai indikator penting dari 
perkembangan spiritualitas positif. Santri tidak hanya belajar secara kognitif, 
tetapi juga melalui pengalaman konkret yang membentuk sikap mental mereka. 
Beberapa santri menuturkan bahwa mereka merasa lebih mampu mengontrol 
emosi negatif setelah mengikuti kegiatan pesantren secara rutin. Santri 
menyebutkan,  

“Kalau lagi marah, saya coba diam dan ingat nasihat ustaz. Lama-lama 
marahnya hilang.”  



Nimim 

 
125 

 

Mekanisme ini menunjukkan bahwa spiritualitas tidak hanya hadir dalam 
aktivitas ritual, tetapi juga dalam cara santri memaknai berbagai situasi 
menantang dalam kehidupan sehari-hari. 

Pertumbuhan spiritual santri juga sangat berkaitan dengan penerimaan diri 
dan pembentukan keyakinan bahwa hidup mereka memiliki arah dan tujuan. 
Sejumlah peserta mengungkapkan bahwa mereka mulai memahami bahwa hidup 
memiliki makna lebih besar ketika dijalankan berdasarkan nilai agama. Santri 
mengatakan,  

“Saya merasa hidup saya punya tujuan kalau saya bisa dekat dengan Allah. Jadi 
kalau ada masalah, saya anggap itu ujian supaya saya lebih baik.”  

Pemaknaan ini menunjukkan adanya integrasi antara konsep teologis dan 
pengalaman pribadi, yang membantu santri merasa lebih kokoh menghadapi 
tantangan hidup. Dalam beberapa kasus, santri menyebutkan bahwa pemahaman 
tentang takdir, qadar, dan tawakal membantu mereka mengurangi kecemasan. 
Santri mengatakan,  

“Kalau sudah berusaha, sisanya saya pasrahkan ke Allah. Itu bikin hati ringan.”  
Hal ini memberikan gambaran bahwa spiritualitas positif memperkuat 

resiliensi dan membantu santri menjaga keseimbangan mental. 
Mengenai identitas spiritual dan kebahagiaan, terdapat pula narasi bahwa 

penguasaan ilmu agama menumbuhkan rasa bangga dan meningkatkan 
kebahagiaan santri. Banyak dari mereka merasakan bahwa kemampuan membaca 
Al-Qur’an, menghafal surah, memahami kitab, atau menjawab pertanyaan ustaz 
membuat mereka merasa lebih berharga. Santri mengatakan,  

“Kalau saya bisa hafal ayat baru, saya merasa bangga sekali. Orang tua juga 
bangga.”  

Kebanggaan ini tidak terlepas dari budaya pesantren yang menghargai 
prestasi keagamaan dan aktivitas ibadah. Bagi sebagian santri, kebahagiaan juga 
muncul ketika mereka dapat membantu teman lain dalam mempelajari materi 
agama. Hal ini terlihat dari pernyataan santri:  

“Saya senang kalau bisa mengajari teman yang belum bisa baca Qur’an. 
Rasanya seperti ibadah juga.”  

Temuan ini memperlihatkan bahwa kebahagiaan santri terhubung erat 
dengan kontribusi sosial dan capaian religius, bukan hanya aspek personal. 

Dalam beberapa wawancara, muncul pula pemaknaan bahwa lingkungan 
fisik pesantren turut mempengaruhi suasana hati dan kebahagiaan santri. Mereka 
menyebutkan bahwa halaman, masjid, dan ruang belajar merupakan tempat yang 
sering dijadikan pusat refleksi. Santri menjelaskan, “Saya suka duduk di halaman 
setelah maghrib. Anginnya sejuk, bikin tenang.” Selain itu santri juga menyebutkan 
bahwa suasana masjid memberi kenyamanan batin: “Di masjid rasanya beda. Lebih 
tenang dan adem. Kalau lagi banyak pikiran saya duduk sebentar di sana.” 
Lingkungan yang bersifat spiritual fisik seperti ini tampaknya memiliki peran 
psikologis yang cukup signifikan dalam mendukung perkembangan spiritualitas 
positif dan kebahagiaan santri. 

Lebih jauh, hasil penelitian juga memperlihatkan bahwa santri 
mengembangkan kebahagiaan melalui proses pembiasaan, bukan sekadar 
instruksi. Pada awalnya, sebagian santri melaksanakan ibadah karena mengikuti 
aturan, tetapi seiring waktu mereka mengalami internalisasi makna. Santri 
menyampaikan:  



Nimim 

 
126 

 

“Dulu saya ikut shalat berjamaah karena takut ditegur. Tapi lama-lama saya 
sadar kalau shalat itu bikin hati saya lebih tenang.”  

Pengalaman ini menunjukkan adanya transisi dari kepatuhan eksternal 
menuju motivasi intrinsik. Proses ini diperkuat oleh interaksi sosial, lingkungan 
spiritual, serta bimbingan ustaz. Kebahagiaan yang muncul kemudian menjadi 
lebih stabil dan mendalam karena berasal dari pemahaman dan kesadaran pribadi, 
bukan sekadar kewajiban. 

Ketika ditanya mengenai tantangan terbesar dalam menjaga spiritualitas 
positif, beberapa santri menyebutkan tekanan akademik, rasa rindu rumah, dan 
kesulitan menjaga konsistensi ibadah. Santri mengatakan, “Kadang capek sekali 
karena tugas banyak. Mau ibadah tapi ngantuk.” Ada pula peserta yang 
menyatakan bahwa mereka merasa kesulitan menjaga kekhusyukan: “Shalatnya 
kadang tidak khusyuk karena pikiran ke mana-mana.” Namun demikian, mayoritas 
santri mengakui bahwa mereka berusaha mengatasi tantangan tersebut dengan 
cara mendekatkan diri pada Allah. Santri menyebutkan, “Kalau lagi tidak khusyuk, 
saya ulangi wudhu, tarik napas, terus coba fokus lagi.” Pendekatan ini menunjukkan 
bahwa para santri memiliki kesadaran reflektif yang berkembang melalui 
pengalaman spiritual sehari-hari. 

Akhirnya, keseluruhan data penelitian ini mengungkapkan bahwa 
spiritualitas positif dan kebahagiaan di pesantren merupakan fenomena yang 
saling berkaitan dan terbentuk dalam konteks sosial, religius, serta emosional yang 
terintegrasi. Spiritualitas positif tidak berdiri sebagai konsep abstrak, melainkan 
hadir dalam rutinitas ibadah, hubungan antarsantri, bimbingan ustaz, disiplin 
pesantren, serta pengalaman pribadi yang penuh dinamika. Sementara itu, 
kebahagiaan dipahami sebagai ketenangan batin, penerimaan diri, dan pencapaian 
spiritual, bukan sekadar kondisi emosional sesaat. Para santri melihat kehidupan 
pesantren sebagai proses pendewasaan diri yang tidak jarang menghadirkan 
tantangan, namun justru memberi ruang untuk tumbuh dan menemukan makna 
hidup yang lebih mendalam. Melalui integrasi praktik keagamaan, relasi sosial 
yang kuat, serta pembentukan kedisiplinan, pesantren Al-Muraad Luwuk menjadi 
lingkungan yang efektif untuk mengembangkan spiritualitas positif sekaligus 
membentuk kebahagiaan yang lebih stabil bagi para santri. 
 
Pembahasan 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa spiritualitas positif memainkan peran 
fundamental dalam membentuk kebahagiaan santri di Pesantren Al-Muraad 
Luwuk, dan temuan ini sejalan dengan literatur psikologi positif yang 
menempatkan spiritualitas sebagai salah satu kekuatan karakter yang berfungsi 
meningkatkan kesejahteraan individu. Emosi positif, keterlibatan, relasi yang 
mendukung, makna, dan prestasi merupakan fondasi dasar kebahagiaan manusia 
dalam model PERMA, dan dalam konteks pesantren, kelima aspek ini tampak 
muncul secara alami melalui aktivitas keagamaan, hubungan sosial yang hangat, 
serta lingkungan pembinaan yang menekankan makna hidup berbasis spiritual 
(Arroisi et al., 2023). Temuan penelitian ini juga memperkuat pandangan bahwa 
praktik spiritual yang terstruktur dapat meningkatkan well-being dengan 
membangun perasaan damai, terkoneksi, dan memiliki tujuan hidup, dalam 
kajiannya tentang psikologi spiritual (Josephson, 2009). 

Dalam konteks fenomenologis, persepsi santri mengenai spiritualitas positif 
bukan hanya berkaitan dengan pemenuhan kewajiban ritual, tetapi juga 



Nimim 

 
127 

 

pengalaman subjektif terhadap ketenangan batin, penerimaan diri, dan hubungan 
personal dengan Allah. Hal ini memperlihatkan keselarasan dengan teori spiritual 
well-being yang mengartikan spiritualitas sebagai kesehatan batin yang mencakup 
hubungan dengan diri sendiri, orang lain, dan Tuhan (Gomez & Fisher, 2003). 
Kehidupan pesantren yang dipenuhi ritual ibadah, pengingat moral, serta tuntunan 
guru menjadi wadah alami bagi santri untuk menumbuhkan dimensi spiritualitas 
tersebut. Penelitian-penelitian sebelumnya pada konteks remaja muslim juga 
menunjukkan bahwa praktik religius yang konsisten dapat meningkatkan kontrol 
diri, mengurangi kecemasan, dan meningkatkan kesejahteraan psikologis (Abu-
Raiya & Pargament, 2015), yang tampak selaras dengan narasi santri tentang 
bagaimana mereka menemukan ketenangan melalui ibadah, membaca Al-Qur'an, 
dan bermunajat. 

Penelitian ini juga menemukan bahwa relasi sosial antar santri menjadi 
sumber signifikan kebahagiaan, yang menguatkan teori-teori psikologi sosial yang 
menempatkan hubungan interpersonal sebagai elemen kunci dalam kesejahteraan. 
(Baumeister & Leary, 1995) dalam teorinya tentang kebutuhan dasar manusia 
menyatakan bahwa kebutuhan untuk merasa terhubung secara sosial adalah 
kebutuhan universal yang memengaruhi kebahagiaan dan kesehatan mental. 
Temuan bahwa santri saling mendukung, berbagi cerita, serta merasakan 
kedekatan seperti keluarga menguatkan hipotesis bahwa suasana kebersamaan di 
pesantren mampu menumbuhkan rasa memiliki (sense of belonging), yang 
kemudian berdampak positif terhadap well-being. Dalam konteks religius, 
kebersamaan tersebut juga sering dilandasi nilai ukhuwah (persaudaraan), 
sehingga relasi sosial tidak hanya bersifat interpersonal, tetapi juga memiliki 
dimensi spiritual. 

Temuan mengenai tekanan emosional yang dialami sebagian santri pada 
awal masa tinggal di pesantren menegaskan bahwa proses adaptasi terhadap 
lingkungan berasrama merupakan pengalaman yang menuntut, dan hal ini sejalan 
dengan literatur tentang pendidikan berasrama yang menunjukkan bahwa transisi 
menuju kehidupan yang terstruktur sering kali menimbulkan stres awal. Namun, 
penelitian ini mengungkap bahwa seiring waktu santri mampu mengelola tekanan 
tersebut melalui mekanisme spiritual seperti meningkatkan ibadah, membaca Al-
Qur’an, atau praktik tawakal. Temuan ini mendukung teori coping religius, yang 
menyatakan bahwa individu sering menggunakan strategi spiritual untuk 
mengatasi stres, dan strategi ini terbukti efektif meningkatkan ketahanan 
psikologis (Barrett & Pargament, 1998). Adaptasi yang terjadi pada santri 
menunjukkan bahwa spiritualitas positif bukan hanya pengalaman emosional, 
tetapi juga mekanisme regulasi diri yang memfasilitasi penyesuaian terhadap 
lingkungan yang menantang. 

Interpretasi terhadap persepsi santri mengenai kebahagiaan menunjukkan 
bahwa mereka memaknai kebahagiaan sebagai kondisi batin yang tenang dan 
dekat dengan Allah, bukan sekadar pemenuhan kebutuhan material atau 
kesenangan duniawi. Definisi kebahagiaan seperti ini sangat dekat dengan konsep 
eudaimonic well-being yang menekankan kebutuhan untuk hidup sesuai nilai dan 
mencapai makna pribadi (Ryan & Deci, 2001). Pemaknaan kebahagiaan yang 
bersifat spiritual ini juga ditemukan dalam penelitian-penelitian sebelumnya pada 
komunitas religius, yang menunjukkan bahwa individu dengan tingkat spiritualitas 
tinggi cenderung mendasarkan kebahagiaannya pada makna dan kedekatan 
spiritual daripada faktor eksternal (Joshanloo, 2013). Hal ini membedakan 



Nimim 

 
128 

 

kebahagiaan santri dari kebahagiaan hedonis yang umum dikaji dalam masyarakat 
umum, karena konteks pesantren secara filosofis menempatkan kebahagiaan 
sebagai bagian dari perjalanan spiritual. 

Selain itu, dukungan emosional dari ustaz dan ustazah ditemukan sebagai 
elemen kunci yang berkontribusi pada pembentukan spiritualitas positif. Temuan 
ini sejalan dengan teori pendidikan Islam yang menekankan bahwa guru bukan 
hanya penyampai ilmu, tetapi juga pembimbing spiritual (ta’dib) dan teladan 
akhlak (Nuryanto, 2022). Para santri menggambarkan bahwa nasihat ustaz yang 
lembut, bimbingan moral, serta kesempatan untuk berdiskusi memberi mereka 
rasa dihargai dan diakui, yang dalam psikologi pendidikan dikenal sebagai teacher 
support dan merupakan prediktor kuat kesejahteraan siswa (Li, 2025). Kehadiran 
figur guru yang membina secara personal juga mendukung pembentukan iklim 
sekolah (school climate) yang positif, yang berkontribusi pada perkembangan 
karakter dan kesehatan mental. 

Lingkungan fisik pesantren juga berperan dalam membentuk suasana hati 
dan pengalaman spiritual santri. Mereka menemukan ketenangan di masjid, 
halaman, atau ruang belajar, yang menguatkan konsep psikologi lingkungan bahwa 
setting fisik yang mendukung dapat meningkatkan kenyamanan emosional dan 
memperkuat pengalaman meditasi atau spiritual (Kaplan & Kaplan, 1989). Dalam 
konteks pesantren, ruang fisik tersebut bukan sekadar tempat aktivitas ritual, 
melainkan ruang simbolik yang memfasilitasi refleksi diri, meditasi, dan hubungan 
transendental dengan Allah. Interaksi antara ruang fisik dan pengalaman spiritual 
ini merupakan temuan menarik yang menambah dimensi baru dalam kajian 
lingkungan pendidikan Islam. 

Temuan mengenai proses internalisasi ibadah juga memberikan kontribusi 
teoritis yang penting. Pada mulanya, beberapa santri mengikuti ibadah karena 
tuntutan peraturan, namun dengan berjalannya waktu mereka merasakan 
perbedaan signifikan dalam makna dan kualitas ibadah. Proses ini menjelaskan 
transisi motivasi dari ekstrinsik menuju intrinsik sebagaimana dipaparkan dalam 
Self-Determination Theory (White et al., 2021). Ketika santri mulai menjalankan 
ibadah dengan kesadaran dan pemahaman, mereka mengembangkan autonomous 
motivation, yang terbukti meningkatkan kepuasan dan kebahagiaan. Hal ini juga 
selaras dengan literatur pendidikan Islam yang menegaskan bahwa tujuan 
pendidikan bukan sekadar kepatuhan ritual, tetapi penginternalisasian nilai 
spiritual secara sadar (Assalihee et al., 2019). 

Dari sisi kontribusi ilmiah, penelitian ini memperkaya khazanah kajian 
psikologi positif berbasis agama dengan menghadirkan perspektif santri sebagai 
subjek utama, sebuah aspek yang sering kurang mendapat perhatian dalam 
literatur. Penelitian sebelumnya banyak membahas spiritual well-being pada 
mahasiswa atau masyarakat umum, tetapi hanya sedikit yang menggali suara 
santri secara mendalam, terutama dalam konteks pesantren di daerah. Selain itu, 
temuan penelitian ini menunjukkan bahwa spiritualitas positif dan kebahagiaan 
santri terbentuk melalui interaksi kompleks antara ritual ibadah, relasi sosial, 
disiplin pesantren, bimbingan guru, dan pengalaman personal. Model integratif 
seperti ini memberikan kontribusi teoritis yang signifikan bagi pengembangan 
model kesejahteraan spiritual dalam konteks pendidikan Islam. 

Meski demikian, perlu diakui adanya beberapa faktor yang mungkin 
memengaruhi hasil penelitian. Pertama, pengalaman spiritual sangat subjektif, 
sehingga respons santri mungkin dipengaruhi oleh kondisi emosional sementara, 



Nimim 

 
129 

 

pengalaman pribadi, atau persepsi mereka terhadap peneliti. Kedua, struktur 
kehidupan pesantren yang menekankan kepatuhan dan disiplin dapat membuat 
sebagian santri cenderung memberikan jawaban yang dianggap ideal secara 
religius. Efek desirability seperti ini merupakan tantangan umum dalam penelitian 
kualitatif pada konteks religius (King & Leavey, 2010). Selain itu, penelitian ini 
terbatas pada satu pesantren, sehingga variasi budaya, sistem pendidikan, dan 
tradisi pesantren lain belum tercakup secara menyeluruh. Pesantren di perkotaan, 
misalnya, mungkin memiliki dinamika sosial dan ritual yang berbeda dari 
pesantren di daerah. 

Keterbatasan lain terletak pada durasi penelitian dan jumlah partisipan. 
Meskipun pendekatan fenomenologis tidak menuntut sampel besar, cakupan yang 
lebih luas akan memungkinkan perbandingan antar kelompok santri, seperti 
tingkat kelas, latar belakang keluarga, atau lama tinggal di pesantren. Penelitian 
longitudinal juga dibutuhkan untuk melihat bagaimana persepsi spiritualitas dan 
kebahagiaan berkembang seiring waktu. Namun, meskipun terdapat keterbatasan 
tersebut, kedalaman wawancara dan ketajaman refleksi partisipan sudah cukup 
memberikan gambaran teoretis yang solid tentang fenomena spiritualitas dan 
kebahagiaan di lingkungan pesantren. 

Untuk penelitian selanjutnya, disarankan dilakukan studi multi-situs yang 
melibatkan beberapa pesantren dengan latar budaya yang berbeda agar diperoleh 
gambaran yang lebih komprehensif mengenai spiritualitas positif santri. Penelitian 
kuantitatif atau campuran juga dapat dikembangkan untuk menguji hubungan 
antara variabel seperti spiritual well-being, resiliensi, kontrol diri, dan 
kebahagiaan santri. Selain itu, kajian intervensi berbasis program spiritual atau 
Social-Emotional Learning (SEL) bernuansa Islam dapat dilakukan untuk melihat 
efektivitasnya dalam meningkatkan kesejahteraan santri secara terukur. 

Secara keseluruhan, pembahasan ini menunjukkan bahwa spiritualitas positif 
merupakan fondasi penting yang menopang kebahagiaan santri dan berfungsi 
sebagai sumber daya psikologis sekaligus moral dalam kehidupan berasrama. 
Temuan penelitian ini tidak hanya relevan bagi pengembangan psikologi positif 
Islami, tetapi juga bagi pengembangan kurikulum pesantren dan strategi 
pembinaan santri yang lebih humanis, reflektif, dan berorientasi pada 
kesejahteraan batin. 

 
SIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa spiritualitas positif memiliki peran sentral 
dalam membentuk kebahagiaan santri di Pesantren Al-Muraad Luwuk. Melalui 
pendekatan fenomenologis, penelitian ini mengungkap bahwa spiritualitas positif 
tidak hanya dipahami sebagai pelaksanaan ibadah yang rutin, tetapi juga sebagai 
pengalaman batin yang mencakup ketenangan, penerimaan diri, dan hubungan 
transendental dengan Allah. Kehidupan pesantren yang terstruktur, ditambah 
dengan bimbingan ustaz dan interaksi sosial yang intens, menciptakan ekosistem 
yang mendukung internalisasi nilai-nilai spiritual secara mendalam. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa santri memaknai kebahagiaan sebagai kondisi 
batin yang stabil, penuh makna, dan dekat dengan Allah, sebuah pemaknaan yang 
sejalan dengan konsep eudaimonic well-being dalam psikologi positif. Temuan 
juga memperlihatkan bahwa relasi sosial yang hangat, dukungan emosional dari 
pengasuh pesantren, serta lingkungan fisik yang kondusif turut berkontribusi 
dalam menguatkan spiritualitas positif dan kebahagiaan santri. Meskipun sebagian 



Nimim 

 
130 

 

santri mengalami tekanan emosional pada masa awal adaptasi, mekanisme coping 
berbasis religius yang mereka gunakan membantu meningkatkan resiliensi dan 
kesejahteraan psikologis. Temuan ini sekaligus menegaskan bahwa spiritualitas di 
pesantren tidak hanya berfungsi sebagai rutinitas, tetapi sebagai kekuatan 
psikologis yang menuntun santri menghadapi tantangan hidup. Secara teoretis, 
penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam pengembangan kajian 
psikologi positif Islami, khususnya mengenai hubungan antara spiritual well-being 
dan kebahagiaan dalam konteks pendidikan berasrama. Secara praktis, hasil 
penelitian dapat menjadi dasar bagi pengelola pesantren untuk merancang 
program pembinaan yang lebih humanis, reflektif, dan berorientasi pada 
kesejahteraan santri secara menyeluruh. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Abu-Raiya, H., & Pargament, K. I. (2015). Religious coping among diverse religions: 

Commonalities and divergences. In Psychology of Religion and Spirituality 
(Vol. 7, Issue 1). https://doi.org/10.1037/a0037652 

 
Arroisi, J., Mulyana, A., & Da’i, R. A. N. R. (2023). Konsep Bahagia Perspektif Martin 

Seligman dan Al-Attas (Kajian Dimensi Psikologi dalam Pandangan Barat dan 
Islam). Risalah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 9(2). 

 
Assalihee, M., Boonsuk, Y., Bakoh, N., & Sano, I. L. (2019). Reconceptualizing The 

21st Century English Pedagogies For Islamic School Teachers In Asean. 
Journal of Nusantara Studies (JONUS), 4(1). 
https://doi.org/10.24200/jonus.vol4iss1pp401-421 

 
Barrett, J. L., & Pargament, K. I. (1998). The Psychology of Religion and Coping: 

Theory Research Practice. Review of Religious Research, 40(1). 
https://doi.org/10.2307/3512468 

 
Baumeister, R. F., & Leary, M. R. (1995). The need to belong: Desire for 

interpersonal attachments as a fundamental human motivation. Psychological 
Bulletin, 117(3). https://doi.org/10.1037/0033-2909.117.3.497 

 
Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative 

Research in Psychology, 3(2), 77–101. 
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

 
Burgess, N. (2019). Positive psychology: the scientific and practical explorations of 

human strengths. Fourth edition. Educational Psychology in Practice, 35(3), 
354–355. https://doi.org/10.1080/02667363.2019.1602302 

 
Creswell, J. W. (2013). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed 

methods approaches (4th ed.). SAGE Publications. 
 
Glanz, J. L. (2015). Book Review: Flourish: A Visionary New Understanding of 

Happiness and Well-Being. Christian Education Journal: Research on 
Educational Ministry, 12(1), 221–226. 
https://doi.org/10.1177/073989131501200126 



Nimim 

 
131 

 

 
Gomez, R., & Fisher, J. W. (2003). Domains of spiritual well-being and development 

and validation of the Spiritual Well-Being Questionnaire. Personality and 
Individual Differences, 35(8). https://doi.org/10.1016/S0191-
8869(03)00045-X 

 
GoodStats. (2023). 15,5 juta remaja Indonesia mengalami masalah kesehatan 

mental. https://goodstats.id/article/15-5-juta-remaja-indonesia-mengalami-
masalah-kesehatan-mental-m9Njh?utm_source 

 
Ipsos. (2024). Global happiness 2024 – Indonesia. Ipsos Global Advisor. 

https://www.ipsos.com/en-id/global-happiness-indonesia-
2024?utm_source 

 
Josephson, A. M. (2009). Spiritually Integrated Psychotherapy: Understanding and 

Addressing the Sacred. Journal of Psychiatric Practice, 15(2). 
https://doi.org/10.1097/01.pra.0000348370.26795.a0 

 
Joshanloo, M. (2013). The influence of fear of happiness beliefs on responses to the 

satisfaction with life scale. Personality and Individual Differences, 54(5). 
https://doi.org/10.1016/j.paid.2012.11.011 

 
Kaplan, R., & Kaplan, S. (1989). The experience of nature: a psychological 

perspective. The Experience of Nature: A Psychological Perspective. 
 
Kementerian Kesehatan Republik Indonesia. (2023). Depresi pada anak muda di 

Indonesia (factsheet keswa). Badan Kebijakan Pembangunan Kesehatan. 
https://repository.badankebijakan.kemkes.go.id/id/eprint/5532/1/03 
factsheet Keswa_bahasa.pdf?utm_source 

 
King, M., & Leavey, G. (2010). Spirituality and religion in psychiatric practice: Why 

all the fuss? Psychiatrist, 34(5). https://doi.org/10.1192/pb.bp.108.022293 
 
Klokočka, J. (2025). Spiritual well-being of pupils and students: A systematic 

review of current empirical research. International Journal of Educational 
Research, 133, 102689. https://doi.org/10.1016/j.ijer.2025.102689 

 
Kvale, S., & Brinkmann, S. (2015). InterViews: Learning the Craft of Qualitative 

Research Interviewing. SAGE Publications. 
 
Lesmana, F. R., Salsabilah, H., & Alviana Febrianti, B. (2021). Peran Pondok 

Pesantren dalam Pembentukan Karakter Santri dalam Manajemen 
Pendidikan Islam. Jurnal Syntax Transformation, 2(07), 962–970. 
https://doi.org/10.46799/jst.v2i7.319 

 
Li, Y. (2025). The impact of teacher support on OLE in RFL learners: The chain 

mediating roles of classroom enjoyment and motivation. Acta Psychologica, 
252, 104677. https://doi.org/10.1016/j.actpsy.2024.104677 

 



Nimim 

 
132 

 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2020). Qualitative Data Analysis: A 
Methods Sourcebook (4th ed.). SAGE Publications. 

 
Mita Silfiyasari, & Ashif Az Zhafi. (2020). Peran Pesantren dalam Pendidikan 

Karakter di Era Globalisasi. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 5(1), 127–135. 
https://doi.org/10.35316/jpii.v5i1.218 

 
Nadifa, M., Latif, M. B. R. A., Sobr, A. Y., & Ubaidillah, A. F. (2024). The Importance of 

the Spiritual Dimension in Improving the Mental Well-Being of College 
Students. Studies in Learning and Teaching, 5(2), 370–381. 
https://doi.org/10.46627/silet.v5i2.382 

 
Nafis, A. W. (2024). Pesantren Pilar Pendidikan Karakter di Era Modern. Pondok 

Pesantren KYI Syarifuddin Wonorejo Lumajang. 
https://pondoksyarifuddin.com/pesantren-pilar-pendidikan-karakter-di-
era-modern/?utm_source 

 
Nasution, S., Jusri Pohan, A., Khairurrijal, Nur, K., & Putriani, Z. (2025). 

Empowering Santri Well-Being: Integrating Spiritual Practices and SEL in 
Pesantren Mental Health. Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan 
Kemasyarakatan, 23(1), 121–141. 
https://doi.org/10.21154/cendekia.v23i1.10526 

 
Noer, M. (2023). Spiritual well-being and mental health illness among students 

during the COVID-19 pandemic. Scholarship of Teaching and Learning in the 
South, 7(2), 63–83. https://doi.org/10.36615/sotls.v7i2.271 

 
Nuryanto, A. (2022). Concept of Education in Islam. Internasional Journal of Islamic 

Religious, 1(1). 
 
Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research & Evaluation Methods: Integrating 

Theory and Practice. 4th Edition. Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 
 
Prasetyaningrum, J., Fadjaritha, F., Aziz, M. F., & Sukarno, A. (2021). Kesejahteraan 

Psikologis Santri Indonesia. Profetika: Jurnal Studi Islam, 23(1), 86–97. 
https://doi.org/10.23917/profetika.v23i1.16796 

 
Putri, F. S., Nazihah, Z., Ariningrum, D. P., Celesta, S., & Chahya Kharin Herbawani. 

(2013). Depresi Remaja di Indonesia: Penyebab dan Dampaknya. JURNAL 
KESEHATAN POLTEKKES KEMENKES RI PANGKALPINANG, 10(2). 
https://doi.org/10.32922/jkp.v10i2.502 

 
Raja Nurhalimah, Salim, & Citra Marhan. (2025). Kecerdasan Spiritual dalam 

Penyesuaian Diri Remaja yang Tinggal di Pondok Pesantren. Jurnal 
Sublimapsi, 6(2), 123–133. https://doi.org/10.36709/sublimapsi.v6i2.18 

 
Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2001). On happiness and human potentials: A review of 

research on hedonic and eudaimonic well-being. In Annual Review of 
Psychology (Vol. 52). https://doi.org/10.1146/annurev.psych.52.1.141 



Nimim 

 
133 

 

 
White, R. L., Bennie, A., Vasconcellos, D., Cinelli, R., Hilland, T., Owen, K. B., & 

Lonsdale, C. (2021). Self-determination theory in physical education: A 
systematic review of qualitative studies. In Teaching and Teacher Education 
(Vol. 99). https://doi.org/10.1016/j.tate.2020.103247 

 
Willig, C., & Rogers, W. S. (2017). The SAGE Handbook of Qualitative Research in 

Psychology. SAGE Publications Ltd. 
https://doi.org/10.4135/9781526405555 

 
World Happiness Index. (2024). Indonesia – World Happiness Index 2024. 

CountryEconomy.Com. https://countryeconomy.com/demography/world-
happiness-index/indonesia?utm_source 

 


