The article is published with Open Access at: http://ejurnal.pps.ung.ac.id/index.php/DE]

Dambhil Education Journal

Volume 5 Nomor 2, Tahun 2025

ISSN: 2776-8228 (Print) / ISSN: 2776-2505 (Online)
Doi: 10.37905/dej.v5i2.3152

PERSEPSI SISWA TENTANG SPIRITUALITAS POSITIF DAN
KEBAHAGIAAN DI LINGKUNGAN PESANTREN

Nimim P4, Universitas Muhammadiyah Luwuk, Indonesia

DX nimim03ali@gmail.com

Abstract: Positive spirituality and adolescent well-being have become crucial issues in boarding-
based education, particularly within Islamic boarding schools (pesantren), where intensive spiritual
formation is emphasized. The urgency of this study lies in understanding how students interpret
positive spirituality and happiness within the dynamic environment of the pesantren, which shapes
their emotional and religious development. This research aims to analyze students’ perceptions of
positive spirituality and how it contributes to their happiness at Pesantren Al-Muraad Luwuk.
Employing a qualitative phenomenological approach, data were collected through in-depth
interviews, participant observations, and document analysis. Thematic analysis was used to identify
patterns of meaning and subjective experiences emerging from the data. The findings reveal that
positive spirituality is understood as a close relationship with God, manifested through consistent
religious practices, inner peace, gratitude, and self-acceptance. Happiness is perceived as a stable and
meaningful inner state rather than mere material pleasure. Warm peer relationships, emotional
support from teachers, pesantren discipline, and a conducive physical environment further strengthen
students’ spiritual development and psychological well-being. This study contributes to Islamic
positive psychology by reinforcing the role of spiritual well-being as a key psychological resource for
adolescents in religious educational settings. In conclusion, positive spirituality serves as the
foundation of students’ happiness and acts as an adaptive mechanism for coping with the demands of
boarding school life. Future research is recommended to conduct comparative studies across different
pesantren or incorporate mixed-method approaches to strengthen empirical insights.

Keywords: positive spirituality, happiness, students, Islamic boarding school, psychological well-
being

Abstrak: Spiritualitas positif dan kebahagiaan remaja menjadi isu penting dalam pendidikan
berbasis asrama, terutama di pesantren yang menekankan pembinaan spiritual secara intensif.
Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan memahami bagaimana santri memaknai
spiritualitas positif dan kebahagiaan dalam konteks kehidupan pesantren yang penuh dinamika,
baik emosional maupun religius. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis persepsi santri
mengenai spiritualitas positif serta bagaimana hal itu berkontribusi terhadap kebahagiaan mereka
di Pesantren Al-Muraad Luwuk. Menggunakan pendekatan kualitatif fenomenologis, data
dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi. Analisis
tematik digunakan untuk mengidentifikasi pola makna dan pengalaman subjektif yang muncul dari
data. Hasil penelitian menunjukkan bahwa spiritualitas positif dimaknai sebagai hubungan dekat
dengan Allah yang diwujudkan melalui rutinitas ibadah, ketenangan batin, sikap syukur, dan
penerimaan diri. Kebahagiaan dipahami sebagai kondisi batin yang stabil dan bermakna, bukan
semata-mata kenikmatan material. Relasi sosial yang hangat, dukungan emosional ustaz, disiplin
pesantren, serta lingkungan fisik yang kondusif turut memperkuat perkembangan spiritualitas dan
kesejahteraan santri. Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian psikologi positif
Islami dengan mempertegas peran spiritual well-being sebagai sumber daya psikologis yang
penting bagi remaja di lingkungan pendidikan keagamaan. Kesimpulannya, spiritualitas positif
berfungsi sebagai fondasi kebahagiaan santri dan menjadi mekanisme adaptif dalam menghadapi
tekanan kehidupan berasrama. Penelitian selanjutnya disarankan mengeksplorasi perbandingan
antar pesantren atau mengembangkan kajian campuran untuk memperkuat temuan empiris.

Kata kunci: spiritualitas positif, kebahagiaan, santri, pesantren, kesejahteraan psikologis.

118


http://dx.doi.org/10.37905/dej.v5i2.3152
mailto:nimim03ali@gmail.com

Nimim

PENDAHULUAN

Kebahagiaan dan keberfungsian positif individu menjadi salah satu isu
penting dalam psikologi kontemporer. Paradigma psikologi positif menekankan
bahwa Kkesejahteraan bukan hanya Kketiadaan gangguan, tetapi kondisi
“flourishing” yang ditandai emosi positif, keterlibatan, relasi yang hangat, hidup
bermakna, dan pencapaian (model PERMA) (Glanz, 2015). Di tingkat global, indeks
kebahagiaan menunjukkan bahwa Indonesia berada pada posisi menengah
(peringkat 80 dengan skor sekitar 5,57 pada World Happiness Index 2024),
mengindikasikan masih adanya ruang besar untuk penguatan kesejahteraan
psikologis masyarakat, termasuk remaja dan siswa (World Happiness Index,
2024). Survei kebahagiaan lain menunjukkan sebagian besar masyarakat
Indonesia merasa bahagia, tetapi distribusi kebahagiaan antar kelompok usia dan
konteks sosial termasuk di lembaga pendidikan tidak selalu merata (Ipsos, 2024).
Kondisi ini menegaskan pentingnya kajian yang lebih spesifik tentang kebahagiaan
pada kelompok remaja di lingkungan pendidikan keagamaan seperti pesantren.

Di sisi lain, berbagai laporan nasional menunjukkan peningkatan masalah
kesehatan mental pada remaja Indonesia. Fakta terbaru Kementerian Kesehatan RI
mengungkapkan bahwa sebagian remaja mengalami depresi, kecemasan, dan
gangguan lainnya; Riskesdas 2018 mencatat sekitar 6,2% penduduk usia 15-24
tahun mengalami depresi (Kementerian Kesehatan Republik Indonesia, 2023).
Survei I-NAMHS memperkirakan satu dari tiga remaja (+34,9%) atau sekitar 15,5
juta remaja Indonesia memiliki sedikitnya satu masalah kesehatan mental
(GoodStats, 2023). Studi lain juga menegaskan bahwa depresi pada remaja
Indonesia merupakan masalah yang kian mengkhawatirkan dan berdampak pada
fungsi akademik, sosial, dan spiritual mereka (Putri et al., 2013). Di tengah situasi
tersebut, pendekatan yang hanya berfokus pada aspek patologis menjadi kurang
memadai; diperlukan perspektif yang menekankan potensi, kekuatan, dan dimensi
spiritualitas positif sebagai sumber daya protektif bagi remaja.

Berbagai kajian internasional dan nasional menunjukkan bahwa spiritual
well-being berhubungan erat dengan kesehatan mental, kebahagiaan, dan
kepuasan hidup siswa. Sistematic review tentang spiritual well-being pada peserta
didik menemukan bahwa kesejahteraan spiritual terkait dengan kualitas hidup,
harapan, penyesuaian diri, dan penurunan gejala psikologis negatif (Klokocka,
2025). Kajian lain menegaskan pentingnya dimensi spiritual dalam peningkatan
kesehatan mental mahasiswa, di mana tingkat spiritualitas yang tinggi berkorelasi
dengan kesejahteraan psikologis yang lebih baik (Nadifa et al, 2024). Bukti
empiris dari Indonesia memperlihatkan bahwa spiritual well-being berkaitan
dengan sikap, norma subjektif, dan kontrol perilaku dalam konteks pendidikan,
serta dapat berperan sebagai pelindung terhadap masalah mental di kalangan
mahasiswa (Noer, 2023). Temuan-temuan ini mengindikasikan bahwa spiritualitas
positif bukan sekadar aspek tambahan, tetapi salah satu fondasi penting
kebahagiaan peserta didik.

Dalam konteks Indonesia, pesantren merupakan ekosistem pendidikan yang
unik dan kaya dimensi spiritual. Data Kementerian Agama yang dikutip oleh
Prasetyaningrum dkk. (2022) menunjukkan adanya puluhan ribu pondok
pesantren yang tersebar di 34 provinsi dengan jutaan santri, sebagian besar
berada pada jenjang setara SMP dan SMA (Prasetyaningrum et al, 2021).
Pesantren diposisikan sebagai lembaga pendidikan Islam yang menanamkan nilai-
nilai tauhid, akhlak, dan karakter, bukan hanya transfer pengetahuan agama

119



Nimim

(Lesmana et al, 2021). Berbagai kajian menegaskan bahwa pesantren tetap
menjadi pilar pendidikan karakter di era modern, berupaya menyeimbangkan
tradisi keilmuan Islam, pembinaan moral, dan tuntutan perubahan sosial yang
cepat (Nafis, 2024). Dengan karakter 24 jam pembinaan di asrama, pesantren
menjadi ruang yang sangat potensial untuk menumbuhkan spiritualitas positif dan
kebahagiaan santri secara terintegrasi dengan kehidupan sehari-hari.

Namun demikian, realitas di lapangan tidak selalu ideal. Penelitian tentang
kesejahteraan psikologis santri menunjukkan bahwa di balik tujuan mulia
pesantren, terdapat santri yang merasa tertekan oleh program yang padat, aturan
ketat, serta tuntutan akademik dan religius yang tinggi; kondisi ini dapat
memunculkan kejenuhan, ketidakbetahan, bahkan keinginan untuk menyerah
(Prasetyaningrum et al., 2021). Di sisi lain, terdapat bukti bahwa kecerdasan
spiritual berperan dalam penyesuaian diri remaja yang tinggal di lingkungan
berasrama, membantu mereka menghadapi tekanan dan perubahan hidup (Raja
Nurhalimah et al, 2025). Studi terbaru di beberapa pesantren juga
memperlihatkan bahwa integrasi praktik spiritual dengan program Social-
Emotional Learning (SEL) mampu memperkuat ketahanan mental dan
kesejahteraan santri (Nasution et al., 2025). Temuan-temuan ini memperlihatkan
adanya dinamika kompleks antara tuntutan kehidupan pesantren, spiritualitas,
dan kebahagiaan santri.

Kajian-kajian sebelumnya mengenai pesantren di Indonesia banyak berfokus
pada peran pesantren dalam pembentukan karakter, religiusitas, dan
kesejahteraan psikologis santri secara umum, namun relatif sedikit yang menggali
secara spesifik persepsi santri tentang spiritualitas positif dan bagaimana mereka
memaknai kebahagiaan dalam konteks kehidupan pesantren sehari-hari (Mita
Silfiyasari & Ashif Az Zhafi, 2020). Banyak penelitian menyoroti konstruksi teoretis
seperti kesejahteraan psikologis, kecerdasan spiritual, atau intervensi SEL, tetapi
jarang yang menempatkan suara santri sendiri sebagai pusat analisis mengenai
bagaimana mereka merasakan, menafsirkan, dan menginternalisasi spiritualitas
positif dalam keseharian di asrama (Nasution et al., 2025). Selain itu, penelitian
mengenai kebahagiaan santri umumnya masih bersifat umum dan belum cukup
mengkaji dimensi kontekstual masing-masing pesantren yang memiliki budaya,
kurikulum, dan pola pembinaan yang khas.

Pesantren Al-Muraad Luwuk sebagai salah satu lembaga pendidikan Islam di
daerah memiliki karakteristik sosial, budaya, dan tradisi keagamaan yang mungkin
berbeda dengan pesantren lainnya. Di tengah arus globalisasi, penetrasi teknologi
digital, serta perubahan pola relasi keluarga dan masyarakat, santri di pesantren
ini berhadapan dengan berbagai tantangan: adaptasi dengan kehidupan
berasrama, jarak dari keluarga, tuntutan akademik dan keagamaan, maupun
ekspektasi sosial. Dalam situasi demikian, bagaimana siswa memaknai spiritualitas
positif misalnya rasa syukur, tawakal, optimisme Islami, dan relasi spiritual
dengan Allah dan bagaimana hal itu berkontribusi pada kebahagiaan mereka,
menjadi pertanyaan penting yang belum banyak dijawab secara empirik,
khususnya di lingkungan Pesantren Al-Muraad Luwuk. Kesenjangan inilah yang
menjadi dasar urgensi penelitian ini.

Bertolak dari paparan tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis
persepsi siswa tentang spiritualitas positif dan kebahagiaan di lingkungan
Pesantren Al-Muraad Luwuk. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan
memperkaya khazanah kajian psikologi positif dan pendidikan Islam dengan

120



Nimim

menghubungkan konstruksi kebahagiaan dan spiritual well-being dalam konteks
pesantren, sekaligus mengintegrasikan perspektif psikologi positif modern dengan
tradisi spiritualitas Islam (Burgess, 2019). Secara praktis, temuan penelitian
diharapkan dapat menjadi bahan pertimbangan bagi pengelola pesantren, guru,
dan pembina asrama dalam merancang program pembinaan yang lebih responsif
terhadap kebutuhan psikologis santri, memperkuat iklim spiritual yang sehat,
serta menumbuhkan kebahagiaan yang lebih berkelanjutan di lingkungan
pesantren.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
fenomenologis, karena berupaya menggali secara mendalam pengalaman subjektif
santri dalam memaknai spiritualitas positif dan kebahagiaan di lingkungan
pesantren. Pendekatan fenomenologis dipilih karena mampu menangkap
konstruksi makna, persepsi, serta pengalaman hidup subjek secara langsung dan
mendalam (Creswell, 2013). Penelitian kualitatif memungkinkan peneliti
memahami fenomena dari perspektif partisipan melalui proses interpretatif yang
sistematis dan berorientasi pada makna (Willig & Rogers, 2017).

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan data sekunder.
Data primer diperoleh dari santri yang menjadi subjek penelitian melalui
wawancara mendalam dan observasi partisipatif di lingkungan Pesantren Al-
Muraad Luwuk. Data sekunder berasal dari dokumen pesantren, literatur terkait
spiritualitas positif, dan penelitian terdahulu mengenai kebahagiaan remaja dalam
konteks pendidikan keagamaan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
wawancara semi-terstruktur, observasi, serta studi pustaka. Wawancara semi-
terstruktur dipilih agar peneliti dapat menggali pengalaman personal peserta
sekaligus fleksibel menyesuaikan pertanyaan yang muncul selama proses
wawancara (Kvale, S., & Brinkmann, 2015).

Subjek penelitian ditentukan menggunakan purposive sampling, yaitu
pemilihan partisipan berdasarkan pertimbangan tertentu seperti lama tinggal di
pesantren, kemampuan berkomunikasi, dan kesediaan memberikan informasi
yang kaya terkait fenomena yang diteliti. Teknik ini relevan digunakan dalam
penelitian fenomenologis karena fokus utamanya ialah kedalaman, bukan jumlah
responden (Patton, 2015). Kriteria partisipan meliputi: (1) santri aktif minimal
satu tahun di pesantren, (2) berusia remaja (13-18 tahun), (3) bersedia
diwawancarai, dan (4) mampu mengungkapkan pengalaman spiritual dan
kebahagiaan secara verbal.

Analisis data dilakukan melalui prosedur analisis tematik, yang meliputi
tahap reduksi data, pengkodean, identifikasi tema, dan interpretasi temuan.
Peneliti membaca seluruh transkrip wawancara secara berulang, mengembangkan
unit makna, kemudian mengelompokkan kode menjadi tema-tema utama yang
mencerminkan persepsi santri tentang spiritualitas positif dan kebahagiaan.
Analisis tematik dipilih karena cocok untuk mengidentifikasi pola makna dalam
data kualitatif secara sistematis dan transparan (Braun & Clarke, 2006). Validitas
data dijaga melalui triangulasi sumber, member checking, dan audit trail sesuai
standar penelitian kualitatif (Miles et al., 2020).

121



Nimim

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Hasil Penelitian

Penelitian ini bertujuan untuk memahami secara mendalam persepsi santri
Pesantren Al-Muraad Luwuk mengenai spiritualitas positif dan kebahagiaan dalam
kehidupan sehari-hari mereka. Temuan penelitian disajikan berdasarkan hasil
wawancara mendalam, observasi, serta dokumentasi lingkungan pesantren.
Analisis tematik menghasilkan beberapa pemaknaan sentral, yang berkaitan
dengan cara santri memahami relasi spiritual, praktik kehidupan religius,
dinamika keseharian di asrama, hingga konstruksi kebahagiaan yang mereka
alami. Walaupun masing-masing peserta memiliki latar belakang, pengalaman, dan
ekspresi spiritualitas yang berbeda, terdapat kesamaan pola pemaknaan yang
memperlihatkan bahwa kehidupan pesantren telah membentuk sebuah ekosistem
spiritual sekaligus emosional yang mempengaruhi kebahagiaan mereka secara
signifikan.

Tema pertama yang muncul dari data adalah bahwa spiritualitas positif
dimaknai sebagai hubungan dekat dengan Allah yang diwujudkan melalui rutinitas
ibadah dan sikap batin yang tenang. Bagi sebagian besar santri, kehidupan
pesantren memberikan ruang dan disiplin yang memungkinkan mereka menjalani
ritual ibadah dengan lebih konsisten dibandingkan ketika tinggal di rumah.
Tanggapan santri, yang telah dua tahun tinggal di pesantren, menyatakan bahwa ia
merasakan perubahan besar setelah terbiasa mengikuti jadwal ibadah yang
terstruktur. Mengatakan,

“Di sini saya jadi lebih rajin shalat tepat waktu. Kalau di rumah kadang
terlambat atau lupa. Rasanya kayak ada ketenangan kalau bisa ikut semua
kegiatan ibadah dari pagi sampai malam.”

Kutipan ini menggambarkan bahwa kehidupan berasrama menyediakan
struktur yang membantu internalisasi spiritualitas secara lebih konsisten dan
mendalam. Santri tidak hanya memaknai ibadah sebagai kewajiban agama, tetapi
juga sebagai sumber ketenangan emosional. Hal serupa diutarakan oleh santri lain,
yang menyatakan bahwa rutinitas ibadah membantunya menghadapi tekanan
akademik:

“Kalau lagi stres, biasanya saya ambil wudhu atau baca Qur’an. Setelah itu
kepala terasa lebih ringan.”

Temuan ini menunjukkan bahwa spiritualitas positif bukan sekadar konsep
teoretis, tetapi benar-benar hadir sebagai pengalaman afektif yang memberi
kekuatan psikologis.

Praktik kehidupan pesantren membentuk pola kebermaknaan hidup yang
kuat, terutama melalui nilai-nilai seperti keikhlasan, kesabaran, dan syukur.
Sebagian besar santri menyebutkan bahwa mereka memaknai kebahagiaan tidak
hanya sebagai kesenangan sesaat, melainkan kemampuan menerima keadaan
dengan lapang dada. Santri menggambarkannya dengan kata-kata:

“Bahagia itu kalau bisa menerima keadaan. Kadang capek, kadang kangen
rumah, tapi kalau diingat-ingat lagi semua ini buat masa depan. Jadi saya
merasa lebih ikhlas.”

Kemampuan menerima keadaan yang sulit ini tampaknya berkembang
melalui dinamika kehidupan pesantren yang menuntut disiplin dan kemandirian.
Para santri dilatih untuk bangun dini hari, mengikuti kegiatan akademik yang
padat, dan menaati aturan yang ketat. Walaupun hal ini kadang menimbulkan
kelelahan, sebagian besar dari mereka justru mengaitkan pengalaman tersebut

122



Nimim

dengan pembentukan karakter dan kedewasaan. Hal ini tercermin dari ungkapan
santri:
“Kalau di luar pesantren saya mungkin manja. Di sini saya belajar sabar, belajar
mandiri, dan itu bikin saya merasa lebih kuat.”

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa proses pembinaan yang terjadi di
pesantren secara tidak langsung menumbuhkan rasa syukur dan kebermaknaan
dalam diri santri, yang kemudian berkontribusi pada kebahagiaan mereka.

Selanjutnya, hasil penelitian menunjukkan bahwa relasi sosial yang hangat
antar santri menjadi salah satu sumber utama kebahagiaan. Kehidupan di
pesantren menciptakan komunitas kecil yang sangat intens, di mana para santri
tinggal, belajar, dan beraktivitas bersama hampir sepanjang hari. Interaksi yang
terus-menerus ini membentuk ikatan emosional yang kuat. Santri menceritakan
pengalamannya:

“Teman-teman di sini sudah seperti keluarga kedua. Kalau ada yang sedih,
biasanya kami saling dukung. Kadang cuma ngobrol sebentar saja sudah bikin
lega.”

Observasi lapangan juga menunjukkan dinamika kebersamaan yang khas,
seperti saling mengingatkan untuk shalat, belajar bersama menjelang ujian, atau
sekadar berbagi cerita sebelum tidur. Suasana iklim sosial semacam ini
memperkuat rasa memiliki dan menjadi faktor penting dalam pembentukan
kebahagiaan santri. Ada pula santri yang menyatakan bahwa ikatan sosial di
pesantren membantu mereka bertahan menghadapi rasa rindu kampung halaman.
Santri kelas IX, berkata,

“Awalnya saya sering nangis karena kangen ibu. Tapi teman-teman banyak yang
menghibur. Lama-lama saya merasa betah.”

Temuan ini menunjukkan bahwa kebahagiaan santri tidak hanya bersumber
dari aspek spiritual, tetapi juga dimediasi oleh kualitas relasi interpersonal.

Walaupun demikian, penelitian ini juga menemukan dinamika emosional
yang fluktuatif. Beberapa santri mengalami tekanan psikologis akibat padatnya
jadwal dan aturan ketat pesantren, namun mereka berusaha menyeimbangkannya
dengan aktivitas spiritual. Santri menyampaikan bahwa ia sempat merasa tertekan
pada awal masa tinggalnya di pesantren:

“Dulu saya pernah merasa tertekan karena jadwalnya padat sekali. Tapi ustaz
bilang kalau kita niatkan semua karena Allah, nanti hati jadi lebih ringan.
Pelan-pelan saya coba praktikkan dan memang terasa beda.”

Proses adaptasi terhadap kedisiplinan pesantren bukanlah sesuatu yang
mudah bagi sebagian santri. Beberapa menyebutkan bahwa mereka mengalami
kesulitan menjaga fokus, mengelola waktu, atau mengikuti kegiatan ibadah secara
penuh. Namun, mayoritas dari mereka menyatakan bahwa kesulitan tersebut
justru menjadi bagian dari perjalanan spiritual. Santri mengatakan,

“Awalnya terasa berat, tapi lama-lama jadi biasa. Justru kalau ada jadwal
kosong saya merasa aneh.”

Hal ini menunjukkan bahwa struktur pesantren membentuk kebiasaan yang
akhirnya memberi stabilitas emosional bagi santri. Pengalaman ini juga
menggambarkan bahwa spiritualitas positif berkembang melalui proses belajar
yang melibatkan kesungguhan, ketelatenan, dan pengendalian diri.

Dalam hal persepsi kebahagiaan, santri memaknai kebahagiaan sebagai
kondisi batin yang stabil dan dekat dengan Allah, bukan sekadar kesenangan fisik
atau materi. Banyak dari mereka menyampaikan bahwa kebahagiaan timbul ketika

123



Nimim

mereka merasa lebih mampu mengendalikan diri, lebih rajin beribadah, atau lebih

memahami nilai-nilai agama. Santri menjelaskan hal ini dengan sangat jelas:
“Bahagia itu kalau hati tenang. Tenang itu datangnya kalau kita dekat dengan
Allah. Kalau shalatnya bagus, baca Qur'annya banyak, rasanya lebih damai.”

Penelitian ini menemukan bahwa pemaknaan kebahagiaan semacam ini
tumbuh dari integrasi antara pembiasaan ibadah, pendidikan akhlak, serta
bimbingan ustaz dan pengasuh. Penekanan pada nilai-nilai Islam membuat santri
memahami kebahagiaan sebagai hasil dari hubungan spiritual yang harmonis,
bukan sebagai kondisi yang ditentukan oleh faktor eksternal semata. Di sisi lain,
beberapa santri juga mengaitkan kebahagiaan dengan pencapaian akademik atau
keberhasilan dalam kegiatan pesantren. Santri mengatakan,

“Saya bahagia kalau bisa hafal ayat baru atau bisa menjawab pertanyaan
ustaz.”

Hal ini menunjukkan bahwa kebahagiaan santri bersifat multidimensional,
namun tetap berakar pada nilai-nilai spiritualitas.

Analisis data juga menunjukkan bahwa dukungan emosional dari ustaz,
ustazah, dan pengasuh pesantren menjadi aspek penting dalam pembentukan
spiritualitas positif santri. Walaupun hubungan antara santri dan pengajar bersifat
formal, sebagian santri merasakan adanya kedekatan emosional. Para ustaz tidak
hanya mengajar, tetapi juga memberikan nasihat, bimbingan, dan dukungan moral.
Santri menyatakan,

“Kalau ada masalah, biasanya kami cerita ke ustaz. Mereka menasihati dengan
lembut dan tidak marah-marah. Itu yang bikin kami merasa dihargai.”

Hubungan semacam ini membantu santri membangun rasa aman dan
kepercayaan, sehingga mereka lebih mudah mengekspresikan diri serta
mengembangkan sikap spiritual yang positif. Observasi lapangan memperlihatkan
bagaimana ustaz sering memulai ceramah dengan kisah-kisah inspiratif,
memberikan tausiyah pendek setelah shalat, dan mengajak santri berdiskusi
mengenai makna hidup. Aktivitas ini menciptakan atmosfer religius yang
memfasilitasi perkembangan spiritual dan emosional santri Secara keseluruhan,
dukungan interpersonal dari pengasuh pesantren berfungsi sebagai pondasi
penting bagi pembentukan kesejahteraan psikologis santri.

Selain itu, ditemukan pula bahwa pesantren berperan sebagai lingkungan
yang mendorong pembentukan identitas diri yang lebih matang. Para santri belajar
menghadapi rasa bosan, rindu keluarga, maupun tekanan akademik melalui
mekanisme yang berkaitan dengan spiritualitas. Santri menuturkan pengalaman
pribadinya:

“Saya dulu mudah marah dan susah diatur. Tapi setelah tinggal di sini, saya jadi
lebih sabar. Ustaz selalu bilang sabar itu bagian dari iman.”

Peningkatan regulasi emosi ini tampak sebagai indikator penting dari
perkembangan spiritualitas positif. Santri tidak hanya belajar secara kognitif,
tetapi juga melalui pengalaman konkret yang membentuk sikap mental mereka.
Beberapa santri menuturkan bahwa mereka merasa lebih mampu mengontrol
emosi negatif setelah mengikuti kegiatan pesantren secara rutin. Santri
menyebutkan,

“Kalau lagi marah, saya coba diam dan ingat nasihat ustaz. Lama-lama
marahnya hilang.”

124



Nimim

Mekanisme ini menunjukkan bahwa spiritualitas tidak hanya hadir dalam
aktivitas ritual, tetapi juga dalam cara santri memaknai berbagai situasi
menantang dalam kehidupan sehari-hari.

Pertumbuhan spiritual santri juga sangat berkaitan dengan penerimaan diri
dan pembentukan keyakinan bahwa hidup mereka memiliki arah dan tujuan.
Sejumlah peserta mengungkapkan bahwa mereka mulai memahami bahwa hidup
memiliki makna lebih besar ketika dijalankan berdasarkan nilai agama. Santri
mengatakan,

“Saya merasa hidup saya punya tujuan kalau saya bisa dekat dengan Allah. Jadi
kalau ada masalah, saya anggap itu ujian supaya saya lebih baik.”

Pemaknaan ini menunjukkan adanya integrasi antara konsep teologis dan
pengalaman pribadi, yang membantu santri merasa lebih kokoh menghadapi
tantangan hidup. Dalam beberapa kasus, santri menyebutkan bahwa pemahaman
tentang takdir, qadar, dan tawakal membantu mereka mengurangi kecemasan.
Santri mengatakan,

“Kalau sudah berusaha, sisanya saya pasrahkan ke Allah. Itu bikin hati ringan.”

Hal ini memberikan gambaran bahwa spiritualitas positif memperkuat
resiliensi dan membantu santri menjaga keseimbangan mental.

Mengenai identitas spiritual dan kebahagiaan, terdapat pula narasi bahwa
penguasaan ilmu agama menumbuhkan rasa bangga dan meningkatkan
kebahagiaan santri. Banyak dari mereka merasakan bahwa kemampuan membaca
Al-Qur’an, menghafal surah, memahami kitab, atau menjawab pertanyaan ustaz
membuat mereka merasa lebih berharga. Santri mengatakan,

“Kalau saya bisa hafal ayat baru, saya merasa bangga sekali. Orang tua juga
bangga.”

Kebanggaan ini tidak terlepas dari budaya pesantren yang menghargai
prestasi keagamaan dan aktivitas ibadah. Bagi sebagian santri, kebahagiaan juga
muncul ketika mereka dapat membantu teman lain dalam mempelajari materi
agama. Hal ini terlihat dari pernyataan santri:

“Saya senang kalau bisa mengajari teman yang belum bisa baca Qur’an.
Rasanya seperti ibadah juga.”

Temuan ini memperlihatkan bahwa kebahagiaan santri terhubung erat
dengan kontribusi sosial dan capaian religius, bukan hanya aspek personal.

Dalam beberapa wawancara, muncul pula pemaknaan bahwa lingkungan
fisik pesantren turut mempengaruhi suasana hati dan kebahagiaan santri. Mereka
menyebutkan bahwa halaman, masjid, dan ruang belajar merupakan tempat yang
sering dijadikan pusat refleksi. Santri menjelaskan, “Saya suka duduk di halaman
setelah maghrib. Anginnya sejuk, bikin tenang.” Selain itu santri juga menyebutkan
bahwa suasana masjid memberi kenyamanan batin: “Di masjid rasanya beda. Lebih
tenang dan adem. Kalau lagi banyak pikiran saya duduk sebentar di sana.”
Lingkungan yang bersifat spiritual fisik seperti ini tampaknya memiliki peran
psikologis yang cukup signifikan dalam mendukung perkembangan spiritualitas
positif dan kebahagiaan santri.

Lebih jauh, hasil penelitian juga memperlihatkan bahwa santri
mengembangkan kebahagiaan melalui proses pembiasaan, bukan sekadar
instruksi. Pada awalnya, sebagian santri melaksanakan ibadah karena mengikuti
aturan, tetapi seiring waktu mereka mengalami internalisasi makna. Santri
menyampaikan:

125



Nimim

“Dulu saya ikut shalat berjamaah karena takut ditegur. Tapi lama-lama saya
sadar kalau shalat itu bikin hati saya lebih tenang.”

Pengalaman ini menunjukkan adanya transisi dari kepatuhan eksternal
menuju motivasi intrinsik. Proses ini diperkuat oleh interaksi sosial, lingkungan
spiritual, serta bimbingan ustaz. Kebahagiaan yang muncul kemudian menjadi
lebih stabil dan mendalam karena berasal dari pemahaman dan kesadaran pribadi,
bukan sekadar kewajiban.

Ketika ditanya mengenai tantangan terbesar dalam menjaga spiritualitas
positif, beberapa santri menyebutkan tekanan akademik, rasa rindu rumah, dan
kesulitan menjaga konsistensi ibadah. Santri mengatakan, “Kadang capek sekali
karena tugas banyak. Mau ibadah tapi ngantuk.” Ada pula peserta yang
menyatakan bahwa mereka merasa kesulitan menjaga kekhusyukan: “Shalatnya
kadang tidak khusyuk karena pikiran ke mana-mana.” Namun demikian, mayoritas
santri mengakui bahwa mereka berusaha mengatasi tantangan tersebut dengan
cara mendekatkan diri pada Allah. Santri menyebutkan, “Kalau lagi tidak khusyuk,
saya ulangi wudhu, tarik napas, terus coba fokus lagi.” Pendekatan ini menunjukkan
bahwa para santri memiliki kesadaran reflektif yang berkembang melalui
pengalaman spiritual sehari-hari.

Akhirnya, Kkeseluruhan data penelitian ini mengungkapkan bahwa
spiritualitas positif dan kebahagiaan di pesantren merupakan fenomena yang
saling berkaitan dan terbentuk dalam konteks sosial, religius, serta emosional yang
terintegrasi. Spiritualitas positif tidak berdiri sebagai konsep abstrak, melainkan
hadir dalam rutinitas ibadah, hubungan antarsantri, bimbingan ustaz, disiplin
pesantren, serta pengalaman pribadi yang penuh dinamika. Sementara itu,
kebahagiaan dipahami sebagai ketenangan batin, penerimaan diri, dan pencapaian
spiritual, bukan sekadar kondisi emosional sesaat. Para santri melihat kehidupan
pesantren sebagai proses pendewasaan diri yang tidak jarang menghadirkan
tantangan, namun justru memberi ruang untuk tumbuh dan menemukan makna
hidup yang lebih mendalam. Melalui integrasi praktik keagamaan, relasi sosial
yang kuat, serta pembentukan kedisiplinan, pesantren Al-Muraad Luwuk menjadi
lingkungan yang efektif untuk mengembangkan spiritualitas positif sekaligus
membentuk kebahagiaan yang lebih stabil bagi para santri.

Pembahasan

Hasil penelitian menunjukkan bahwa spiritualitas positif memainkan peran
fundamental dalam membentuk kebahagiaan santri di Pesantren Al-Muraad
Luwuk, dan temuan ini sejalan dengan literatur psikologi positif yang
menempatkan spiritualitas sebagai salah satu kekuatan karakter yang berfungsi
meningkatkan kesejahteraan individu. Emosi positif, keterlibatan, relasi yang
mendukung, makna, dan prestasi merupakan fondasi dasar kebahagiaan manusia
dalam model PERMA, dan dalam konteks pesantren, kelima aspek ini tampak
muncul secara alami melalui aktivitas keagamaan, hubungan sosial yang hangat,
serta lingkungan pembinaan yang menekankan makna hidup berbasis spiritual
(Arroisi et al, 2023). Temuan penelitian ini juga memperkuat pandangan bahwa
praktik spiritual yang terstruktur dapat meningkatkan well-being dengan
membangun perasaan damai, terkoneksi, dan memiliki tujuan hidup, dalam
kajiannya tentang psikologi spiritual (Josephson, 2009).

Dalam konteks fenomenologis, persepsi santri mengenai spiritualitas positif
bukan hanya berkaitan dengan pemenuhan kewajiban ritual, tetapi juga

126



Nimim

pengalaman subjektif terhadap ketenangan batin, penerimaan diri, dan hubungan
personal dengan Allah. Hal ini memperlihatkan keselarasan dengan teori spiritual
well-being yang mengartikan spiritualitas sebagai kesehatan batin yang mencakup
hubungan dengan diri sendiri, orang lain, dan Tuhan (Gomez & Fisher, 2003).
Kehidupan pesantren yang dipenuhi ritual ibadah, pengingat moral, serta tuntunan
guru menjadi wadah alami bagi santri untuk menumbuhkan dimensi spiritualitas
tersebut. Penelitian-penelitian sebelumnya pada konteks remaja muslim juga
menunjukkan bahwa praktik religius yang konsisten dapat meningkatkan kontrol
diri, mengurangi kecemasan, dan meningkatkan kesejahteraan psikologis (Abu-
Raiya & Pargament, 2015), yang tampak selaras dengan narasi santri tentang
bagaimana mereka menemukan ketenangan melalui ibadah, membaca Al-Qur'an,
dan bermunajat.

Penelitian ini juga menemukan bahwa relasi sosial antar santri menjadi
sumber signifikan kebahagiaan, yang menguatkan teori-teori psikologi sosial yang
menempatkan hubungan interpersonal sebagai elemen kunci dalam kesejahteraan.
(Baumeister & Leary, 1995) dalam teorinya tentang kebutuhan dasar manusia
menyatakan bahwa kebutuhan untuk merasa terhubung secara sosial adalah
kebutuhan universal yang memengaruhi kebahagiaan dan kesehatan mental.
Temuan bahwa santri saling mendukung, berbagi cerita, serta merasakan
kedekatan seperti keluarga menguatkan hipotesis bahwa suasana kebersamaan di
pesantren mampu menumbuhkan rasa memiliki (sense of belonging), yang
kemudian berdampak positif terhadap well-being. Dalam konteks religius,
kebersamaan tersebut juga sering dilandasi nilai ukhuwah (persaudaraan),
sehingga relasi sosial tidak hanya bersifat interpersonal, tetapi juga memiliki
dimensi spiritual.

Temuan mengenai tekanan emosional yang dialami sebagian santri pada
awal masa tinggal di pesantren menegaskan bahwa proses adaptasi terhadap
lingkungan berasrama merupakan pengalaman yang menuntut, dan hal ini sejalan
dengan literatur tentang pendidikan berasrama yang menunjukkan bahwa transisi
menuju kehidupan yang terstruktur sering kali menimbulkan stres awal. Namun,
penelitian ini mengungkap bahwa seiring waktu santri mampu mengelola tekanan
tersebut melalui mekanisme spiritual seperti meningkatkan ibadah, membaca Al-
Qur’an, atau praktik tawakal. Temuan ini mendukung teori coping religius, yang
menyatakan bahwa individu sering menggunakan strategi spiritual untuk
mengatasi stres, dan strategi ini terbukti efektif meningkatkan ketahanan
psikologis (Barrett & Pargament, 1998). Adaptasi yang terjadi pada santri
menunjukkan bahwa spiritualitas positif bukan hanya pengalaman emosional,
tetapi juga mekanisme regulasi diri yang memfasilitasi penyesuaian terhadap
lingkungan yang menantang.

Interpretasi terhadap persepsi santri mengenai kebahagiaan menunjukkan
bahwa mereka memaknai kebahagiaan sebagai kondisi batin yang tenang dan
dekat dengan Allah, bukan sekadar pemenuhan kebutuhan material atau
kesenangan duniawi. Definisi kebahagiaan seperti ini sangat dekat dengan konsep
eudaimonic well-being yang menekankan kebutuhan untuk hidup sesuai nilai dan
mencapai makna pribadi (Ryan & Deci, 2001). Pemaknaan kebahagiaan yang
bersifat spiritual ini juga ditemukan dalam penelitian-penelitian sebelumnya pada
komunitas religius, yang menunjukkan bahwa individu dengan tingkat spiritualitas
tinggi cenderung mendasarkan kebahagiaannya pada makna dan kedekatan
spiritual daripada faktor eksternal (Joshanloo, 2013). Hal ini membedakan

127



Nimim

kebahagiaan santri dari kebahagiaan hedonis yang umum dikaji dalam masyarakat
umum, karena konteks pesantren secara filosofis menempatkan kebahagiaan
sebagai bagian dari perjalanan spiritual.

Selain itu, dukungan emosional dari ustaz dan ustazah ditemukan sebagai
elemen kunci yang berkontribusi pada pembentukan spiritualitas positif. Temuan
ini sejalan dengan teori pendidikan Islam yang menekankan bahwa guru bukan
hanya penyampai ilmu, tetapi juga pembimbing spiritual (ta’dib) dan teladan
akhlak (Nuryanto, 2022). Para santri menggambarkan bahwa nasihat ustaz yang
lembut, bimbingan moral, serta kesempatan untuk berdiskusi memberi mereka
rasa dihargai dan diakui, yang dalam psikologi pendidikan dikenal sebagai teacher
support dan merupakan prediktor kuat kesejahteraan siswa (Li, 2025). Kehadiran
figur guru yang membina secara personal juga mendukung pembentukan iklim
sekolah (school climate) yang positif, yang berkontribusi pada perkembangan
karakter dan kesehatan mental.

Lingkungan fisik pesantren juga berperan dalam membentuk suasana hati
dan pengalaman spiritual santri. Mereka menemukan ketenangan di masjid,
halaman, atau ruang belajar, yang menguatkan konsep psikologi lingkungan bahwa
setting fisik yang mendukung dapat meningkatkan kenyamanan emosional dan
memperkuat pengalaman meditasi atau spiritual (Kaplan & Kaplan, 1989). Dalam
konteks pesantren, ruang fisik tersebut bukan sekadar tempat aktivitas ritual,
melainkan ruang simbolik yang memfasilitasi refleksi diri, meditasi, dan hubungan
transendental dengan Allah. Interaksi antara ruang fisik dan pengalaman spiritual
ini merupakan temuan menarik yang menambah dimensi baru dalam kajian
lingkungan pendidikan Islam.

Temuan mengenai proses internalisasi ibadah juga memberikan kontribusi
teoritis yang penting. Pada mulanya, beberapa santri mengikuti ibadah karena
tuntutan peraturan, namun dengan berjalannya waktu mereka merasakan
perbedaan signifikan dalam makna dan kualitas ibadah. Proses ini menjelaskan
transisi motivasi dari ekstrinsik menuju intrinsik sebagaimana dipaparkan dalam
Self-Determination Theory (White et al., 2021). Ketika santri mulai menjalankan
ibadah dengan kesadaran dan pemahaman, mereka mengembangkan autonomous
motivation, yang terbukti meningkatkan kepuasan dan kebahagiaan. Hal ini juga
selaras dengan literatur pendidikan Islam yang menegaskan bahwa tujuan
pendidikan bukan sekadar kepatuhan ritual, tetapi penginternalisasian nilai
spiritual secara sadar (Assalihee et al., 2019).

Dari sisi kontribusi ilmiah, penelitian ini memperkaya khazanah kajian
psikologi positif berbasis agama dengan menghadirkan perspektif santri sebagai
subjek utama, sebuah aspek yang sering kurang mendapat perhatian dalam
literatur. Penelitian sebelumnya banyak membahas spiritual well-being pada
mahasiswa atau masyarakat umum, tetapi hanya sedikit yang menggali suara
santri secara mendalam, terutama dalam konteks pesantren di daerah. Selain itu,
temuan penelitian ini menunjukkan bahwa spiritualitas positif dan kebahagiaan
santri terbentuk melalui interaksi kompleks antara ritual ibadah, relasi sosial,
disiplin pesantren, bimbingan guru, dan pengalaman personal. Model integratif
seperti ini memberikan kontribusi teoritis yang signifikan bagi pengembangan
model kesejahteraan spiritual dalam konteks pendidikan Islam.

Meski demikian, perlu diakui adanya beberapa faktor yang mungkin
memengaruhi hasil penelitian. Pertama, pengalaman spiritual sangat subjektif,
sehingga respons santri mungkin dipengaruhi oleh kondisi emosional sementara,

128



Nimim

pengalaman pribadi, atau persepsi mereka terhadap peneliti. Kedua, struktur
kehidupan pesantren yang menekankan kepatuhan dan disiplin dapat membuat
sebagian santri cenderung memberikan jawaban yang dianggap ideal secara
religius. Efek desirability seperti ini merupakan tantangan umum dalam penelitian
kualitatif pada konteks religius (King & Leavey, 2010). Selain itu, penelitian ini
terbatas pada satu pesantren, sehingga variasi budaya, sistem pendidikan, dan
tradisi pesantren lain belum tercakup secara menyeluruh. Pesantren di perkotaan,
misalnya, mungkin memiliki dinamika sosial dan ritual yang berbeda dari
pesantren di daerah.

Keterbatasan lain terletak pada durasi penelitian dan jumlah partisipan.
Meskipun pendekatan fenomenologis tidak menuntut sampel besar, cakupan yang
lebih luas akan memungkinkan perbandingan antar kelompok santri, seperti
tingkat kelas, latar belakang keluarga, atau lama tinggal di pesantren. Penelitian
longitudinal juga dibutuhkan untuk melihat bagaimana persepsi spiritualitas dan
kebahagiaan berkembang seiring waktu. Namun, meskipun terdapat keterbatasan
tersebut, kedalaman wawancara dan ketajaman refleksi partisipan sudah cukup
memberikan gambaran teoretis yang solid tentang fenomena spiritualitas dan
kebahagiaan di lingkungan pesantren.

Untuk penelitian selanjutnya, disarankan dilakukan studi multi-situs yang
melibatkan beberapa pesantren dengan latar budaya yang berbeda agar diperoleh
gambaran yang lebih komprehensif mengenai spiritualitas positif santri. Penelitian
kuantitatif atau campuran juga dapat dikembangkan untuk menguji hubungan
antara variabel seperti spiritual well-being, resiliensi, kontrol diri, dan
kebahagiaan santri. Selain itu, kajian intervensi berbasis program spiritual atau
Social-Emotional Learning (SEL) bernuansa Islam dapat dilakukan untuk melihat
efektivitasnya dalam meningkatkan kesejahteraan santri secara terukur.

Secara keseluruhan, pembahasan ini menunjukkan bahwa spiritualitas positif
merupakan fondasi penting yang menopang kebahagiaan santri dan berfungsi
sebagai sumber daya psikologis sekaligus moral dalam kehidupan berasrama.
Temuan penelitian ini tidak hanya relevan bagi pengembangan psikologi positif
[slami, tetapi juga bagi pengembangan kurikulum pesantren dan strategi
pembinaan santri yang lebih humanis, reflektif, dan berorientasi pada
kesejahteraan batin.

SIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa spiritualitas positif memiliki peran sentral
dalam membentuk kebahagiaan santri di Pesantren Al-Muraad Luwuk. Melalui
pendekatan fenomenologis, penelitian ini mengungkap bahwa spiritualitas positif
tidak hanya dipahami sebagai pelaksanaan ibadah yang rutin, tetapi juga sebagai
pengalaman batin yang mencakup ketenangan, penerimaan diri, dan hubungan
transendental dengan Allah. Kehidupan pesantren yang terstruktur, ditambah
dengan bimbingan ustaz dan interaksi sosial yang intens, menciptakan ekosistem
yang mendukung internalisasi nilai-nilai spiritual secara mendalam. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa santri memaknai kebahagiaan sebagai kondisi
batin yang stabil, penuh makna, dan dekat dengan Allah, sebuah pemaknaan yang
sejalan dengan konsep eudaimonic well-being dalam psikologi positif. Temuan
juga memperlihatkan bahwa relasi sosial yang hangat, dukungan emosional dari
pengasuh pesantren, serta lingkungan fisik yang kondusif turut berkontribusi
dalam menguatkan spiritualitas positif dan kebahagiaan santri. Meskipun sebagian

129



Nimim

santri mengalami tekanan emosional pada masa awal adaptasi, mekanisme coping
berbasis religius yang mereka gunakan membantu meningkatkan resiliensi dan
kesejahteraan psikologis. Temuan ini sekaligus menegaskan bahwa spiritualitas di
pesantren tidak hanya berfungsi sebagai rutinitas, tetapi sebagai kekuatan
psikologis yang menuntun santri menghadapi tantangan hidup. Secara teoretis,
penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam pengembangan kajian
psikologi positif Islami, khususnya mengenai hubungan antara spiritual well-being
dan kebahagiaan dalam konteks pendidikan berasrama. Secara praktis, hasil
penelitian dapat menjadi dasar bagi pengelola pesantren untuk merancang
program pembinaan yang lebih humanis, reflektif, dan berorientasi pada
kesejahteraan santri secara menyeluruh.

DAFTAR PUSTAKA

Abu-Raiya, H., & Pargament, K. [. (2015). Religious coping among diverse religions:
Commonalities and divergences. In Psychology of Religion and Spirituality
(Vol. 7, Issue 1). https://doi.org/10.1037 /a0037652

Arroisi, J., Mulyana, A., & Da’i, R. A. N. R. (2023). Konsep Bahagia Perspektif Martin
Seligman dan Al-Attas (Kajian Dimensi Psikologi dalam Pandangan Barat dan
Islam). Risalah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 9(2).

Assalihee, M., Boonsuk, Y., Bakoh, N., & Sano, I. L. (2019). Reconceptualizing The
21st Century English Pedagogies For Islamic School Teachers In Asean.
Journal of Nusantara Studies (JONUS), 4(1).
https://doi.org/10.24200/jonus.vol4iss1pp401-421

Barrett, ]. L., & Pargament, K. I. (1998). The Psychology of Religion and Coping:
Theory Research Practice. Review of Religious Research, 40(1).
https://doi.org/10.2307/3512468

Baumeister, R. F., & Leary, M. R. (1995). The need to belong: Desire for
interpersonal attachments as a fundamental human motivation. Psychological
Bulletin, 117(3). https://doi.org/10.1037/0033-2909.117.3.497

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative
Research in Psychology, 3(2), 77-101.
https://doi.org/10.1191/1478088706qp0630a

Burgess, N. (2019). Positive psychology: the scientific and practical explorations of
human strengths. Fourth edition. Educational Psychology in Practice, 35(3),
354-355. https://doi.org/10.1080/02667363.2019.1602302

Creswell, J. W. (2013). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed
methods approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Glanz, ]. L. (2015). Book Review: Flourish: A Visionary New Understanding of
Happiness and Well-Being. Christian Education Journal: Research on
Educational Ministry, 12(1), 221-226.
https://doi.org/10.1177/073989131501200126

130



Nimim

Gomez, R, & Fisher, ]. W. (2003). Domains of spiritual well-being and development
and validation of the Spiritual Well-Being Questionnaire. Personality and
Individual Differences, 35(8). https://doi.org/10.1016/S0191-
8869(03)00045-X

GoodStats. (2023). 15,5 juta remaja Indonesia mengalami masalah kesehatan
mental. https://goodstats.id/article/15-5-juta-remaja-indonesia-mengalami-
masalah-kesehatan-mental-m9Njh?utm_source

Ipsos. (2024). Global happiness 2024 - Indonesia. Ipsos Global Advisor.
https://www.ipsos.com/en-id/global-happiness-indonesia-
20247utm_source

Josephson, A. M. (2009). Spiritually Integrated Psychotherapy: Understanding and
Addressing the Sacred. Journal of Psychiatric Practice, 15(2).
https://doi.org/10.1097/01.pra.0000348370.26795.a0

Joshanloo, M. (2013). The influence of fear of happiness beliefs on responses to the
satisfaction with life scale. Personality and Individual Differences, 54(5).
https://doi.org/10.1016/j.paid.2012.11.011

Kaplan, R, & Kaplan, S. (1989). The experience of nature: a psychological
perspective. The Experience of Nature: A Psychological Perspective.

Kementerian Kesehatan Republik Indonesia. (2023). Depresi pada anak muda di
Indonesia (factsheet keswa). Badan Kebijakan Pembangunan Kesehatan.
https://repository.badankebijakan.kemkes.go.id/id /eprint/5532/1/03
factsheet Keswa_bahasa.pdf?utm_source

King, M., & Leavey, G. (2010). Spirituality and religion in psychiatric practice: Why
all the fuss? Psychiatrist, 34(5). https://doi.org/10.1192 /pb.bp.108.022293

Klokocka, ]. (2025). Spiritual well-being of pupils and students: A systematic
review of current empirical research. International Journal of Educational
Research, 133,102689. https://doi.org/10.1016/j.ijjer.2025.102689

Kvale, S., & Brinkmann, S. (2015). InterViews: Learning the Craft of Qualitative
Research Interviewing. SAGE Publications.

Lesmana, F. R, Salsabilah, H. & Alviana Febrianti, B. (2021). Peran Pondok
Pesantren dalam Pembentukan Karakter Santri dalam Manajemen
Pendidikan Islam. Jurnal Syntax Transformation, 2(07), 962-970.
https://doi.org/10.46799 /jst.v2i7.319

Li, Y. (2025). The impact of teacher support on OLE in RFL learners: The chain
mediating roles of classroom enjoyment and motivation. Acta Psychologica,
252,104677. https://doi.org/10.1016 /j.actpsy.2024.104677

131



Nimim

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, ]. (2020). Qualitative Data Analysis: A
Methods Sourcebook (4th ed.). SAGE Publications.

Mita Silfiyasari, & Ashif Az Zhafi. (2020). Peran Pesantren dalam Pendidikan
Karakter di Era Globalisasi. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 5(1), 127-135.
https://doi.org/10.35316//jpii.v5i1.218

Nadifa, M., Latif, M. B. R. A,, Sobr, A. Y., & Ubaidillah, A. F. (2024). The Importance of
the Spiritual Dimension in Improving the Mental Well-Being of College
Students. Studies in Learning and Teaching, 5(2), 370-381.
https://doi.org/10.46627 /silet.v5i2.382

Nafis, A. W. (2024). Pesantren Pilar Pendidikan Karakter di Era Modern. Pondok
Pesantren KYI Syarifuddin Wonorejo Lumajang.
https://pondoksyarifuddin.com/pesantren-pilar-pendidikan-karakter-di-
era-modern/?utm_source

Nasution, S., Jusri Pohan, A. Khairurrijal, Nur, K, & Putriani, Z. (2025).
Empowering Santri Well-Being: Integrating Spiritual Practices and SEL in
Pesantren @ Mental Health. Cendekia: Jurnal Kependidikan  Dan
Kemasyarakatan, 23(1), 121-141.
https://doi.org/10.21154 /cendekia.v23i1.10526

Noer, M. (2023). Spiritual well-being and mental health illness among students
during the COVID-19 pandemic. Scholarship of Teaching and Learning in the
South, 7(2), 63-83. https://doi.org/10.36615/sotls.v7i2.271

Nuryanto, A. (2022). Concept of Education in Islam. Internasional Journal of Islamic
Religious, 1(1).

Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research & Evaluation Methods: Integrating
Theory and Practice. 4th Edition. Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Prasetyaningrum, |., Fadjaritha, F., Aziz, M. F., & Sukarno, A. (2021). Kesejahteraan
Psikologis Santri Indonesia. Profetika: Jurnal Studi Islam, 23(1), 86-97.
https://doi.org/10.23917 /profetika.v23i1.16796

Putri, F. S, Nazihah, Z., Ariningrum, D. P., Celesta, S., & Chahya Kharin Herbawani.
(2013). Depresi Remaja di Indonesia: Penyebab dan Dampaknya. JURNAL
KESEHATAN POLTEKKES KEMENKES RI PANGKALPINANG, 10(2).
https://doi.org/10.32922 /jkp.v10i2.502

Raja Nurhalimah, Salim, & Citra Marhan. (2025). Kecerdasan Spiritual dalam
Penyesuaian Diri Remaja yang Tinggal di Pondok Pesantren. jurnal
Sublimapsi, 6(2), 123-133. https://doi.org/10.36709/sublimapsi.v6i2.18

Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2001). On happiness and human potentials: A review of
research on hedonic and eudaimonic well-being. In Annual Review of
Psychology (Vol. 52). https://doi.org/10.1146 /annurev.psych.52.1.141

132



Nimim

White, R. L., Bennie, A., Vasconcellos, D., Cinelli, R, Hilland, T.,, Owen, K. B., &
Lonsdale, C. (2021). Self-determination theory in physical education: A
systematic review of qualitative studies. In Teaching and Teacher Education
(Vol. 99). https://doi.org/10.1016/j.tate.2020.103247

Willig, C., & Rogers, W. S. (2017). The SAGE Handbook of Qualitative Research in
Psychology. SAGE Publications Ltd.
https://doi.org/10.4135/9781526405555

World Happiness Index. (2024). Indonesia - World Happiness Index 2024.
CountryEconomy.Com.  https://countryeconomy.com/demography/world-
happiness-index/indonesia?utm_source

133



